
Exegese: 

1.  Wortlaut (Lk 16,16 LUT)
„Das Gesetz und die Propheten reichen bis zu Johannes; von da an wird das Evangelium

vom Reich Gottes gepredigt, und jedermann drängt mit Gewalt hinein.“

Griechisch entscheidend:

καὶ πᾶς εἰς αὐτὴν βιάζεται
wörtlich:
„und jeder drängt gewaltsam in sie hinein“
oder auch möglich:
„und jeder wird mit Gewalt hineingedrängt“

Die Formulierung ist bewusst mehrdeutig.

2. Historischer und theologischer Kontext
Jesus spricht hier:

• zu den Pharisäern (V.14: sie „liebten das Geld“)
• im Kontext von Gesetz, Gerechtigkeit und Reich Gottes
• in einer Situation des Übergangs der Heilsgeschichte

Der Vers markiert eine Zeitenwende:

Johannes der Täufer = Schwelle zwischen alter Ordnung und neuer Wirklichkeit.

Das ist keine Abwertung der Tora, sondern eine Epochenbestimmung:

• „Gesetz und Propheten“ = symbolisch für 
die gesamte alttestamentliche Offenbarung

• Johannes = letzter Repräsentant dieser Linie
• Mit Jesus beginnt die unmittelbare Verkündigung 

der anbrechenden Gottesherrschaft

3. „Das Reich Gottes wird gepredigt“
Hier steht nicht:

• neue Moral
• neues Gesetz
• neue Religion

Sondern:

Eine neue Wirklichkeit tritt in die Geschichte ein.

„Reich Gottes“ bedeutet:
• Gottes wirksame Gegenwart
• eine neue Orientierung des Lebens
• ein neues Verhältnis zwischen Gott, Mensch und Welt

4. „Jedermann drängt mit Gewalt hinein“ – was heißt das?
Hier gibt es drei seriöse exegetische Deutungsrichtungen:

A) Positiv-existentiell:
Menschen drängen mit Leidenschaft in diese neue Wirklichkeit hinein. → Das Reich Gottes weckt

eine ungeheure Anziehungskraft.

© Norbert Rieser Seite 1 / 15

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Sinngemäß -  Die  Menschen  spüren:  Jetzt  entscheidet  sich  etwas  Existenzielles  –  und  sie  wollen
unbedingt dabei sein.

B) Ambivalent-kritisch:
Menschen versuchen, das Reich Gottes mit ihren eigenen Maßstäben zu vereinnahmen:

• politisch (Zeloten)
• moralistisch (Pharisäer)
• ideologisch (Messiasbilder)

→ Das Reich Gottes wird „missverstanden“ und instrumentalisiert.

C) Theologisch paradox:

Das Reich Gottes lässt sich nicht passiv konsumieren. Es fordert existenzielle Entscheidung, innere
Umkehr, Bereitschaft zum Bruch. „Gewalt“ nicht als Aggression, sondern als:

• innere Erschütterung
• radikale Neuorientierung
• Durchbruch durch alte Selbstbilder

Das passt zu: „Wenn jemand mir nachfolgen will, verleugne er sich selbst…“ (Lk 9,23)

5. Tiefere theologische Pointe
Jesus sagt hier im Kern:

Es gibt eine Schwelle in der Geschichte – und jeder Mensch muss sich dazu existenziell 
positionieren.

Nicht:
• religiöse Kontinuität genügt
• Herkunft genügt
• Tradition genügt
•

Sondern:

Jetzt beginnt eine neue Wirklichkeit – und sie verlangt persönliche Bewegung.

Das ist zeitgemäß gedacht:

• Kein Automatismus des Glaubens
• Keine Sicherheit durch Institution
• Keine Zugehörigkeit durch Kultur

Sondern:

Wahrheit ereignet sich nur im persönlichen Vollzug.

         6. Verbindung zu meinem Denkansatz (Glaube & Erkenntnis)

Dieser Vers passt gut zu meiner Linie:
• Weg von fertigen Systemen
• Hin zur existenziellen Wahrheit
• Glaube nicht als Besitz, sondern als Bewegung

Man könnte  ihn  prozesstheologisch lesen:  Gottes  Wirklichkeit  drängt  in  die  Geschichte  – und der

© Norbert Rieser Seite 2 / 15

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Mensch  wird  hineingezogen,  wenn  er  sich  öffnet.  Nicht  statische  Religion,  sondern dynamische
Wirklichkeit.

7. Verdichtete Deutung in einem Satz

Bis Johannes wurde Gott gedeutet – seit Jesus geschieht Gott, und der Mensch muss sich 
mit seiner ganzen Existenz dazu verhalten.

Anhang: Vertiefende Erklärung und Bedeutung von Lukas 16,16

Der Vers Lk 16,16 gehört zu jenen Worten Jesu, in denen sich historische, theologische und existen-
zielle  Dimensionen  in  außergewöhnlicher  Dichte  überlagern.  Seine  Bedeutung  erschließt  sich  nur,
wenn man ihn nicht isoliert,  sondern als Ausdruck einer grundlegenden Zeitenwende im Selbstver-
ständnis des Glaubens versteht.

1. Die heilsgeschichtliche Schwelle

Mit der Aussage „Das Gesetz und die Propheten reichen bis zu Johannes“ wird keine Abwertung der 
hebräischen Bibel vorgenommen. Vielmehr wird eine Struktur der Geschichte markiert: Die Tradition 
Israels – Tora, Propheten, Weisheitsliteratur – verstand sich als Weg der Deutung Gottes in der 
Geschichte. Johannes der Täufer steht am Ende dieser Linie: Er fasst sie noch einmal zusammen, 
radikalisiert sie, ruft zur Umkehr – aber er gehört selbst noch zur Erwartungshaltung.

Mit Jesus beginnt jedoch etwas qualitativ Neues:

Nicht mehr nur Gottes Wille wird ausgelegt, sondern Gottes Wirklichkeit tritt selbst in Erscheinung. Das 
Reich Gottes wird nicht angekündigt wie ein fernes Ziel, sondern als gegenwärtige, wirksame Realität 
verkündet.

Diese Perspektive verändert die Struktur von Religion grundlegend:

• nicht mehr nur Überlieferung
• nicht mehr nur moralische Orientierung
• nicht mehr nur religiöse Identität

sondern existenzielle Begegnung 
mit einer neuen Wirklichkeit.

2. Das Reich Gottes als dynamische Wirklichkeit

Der Begriff „Reich Gottes“ (basileia tou theou) meint im Neuen Testament keinen geografischen Raum 
und kein politisches System, sondern die wirksame Gegenwart Gottes, die menschliche Existenz 
transformiert. Diese Wirklichkeit:

• entzieht sich institutioneller Kontrolle
• lässt sich nicht besitzen oder verwalten
• fordert Freiheit, Entscheidung und Verantwortung
• wirkt eher wie ein Prozess als wie ein Zustand

Damit wird verständlich, warum Jesus nicht von „Zugehörigkeit“ spricht, sondern von Bewegung: Der
Mensch wird in einen inneren Prozess hineingezogen, der bisherige Sicherheiten infrage stellt.

3. „Jedermann drängt mit Gewalt hinein“ – anthropologische Tiefe
Das  provozierende  Wort  „Gewalt“  (biazetai)  verweist  nicht  auf  äußere  Aggression,  sondern  auf
eine innere  Dynamik:  Das  Reich  Gottes  lässt  sich  nicht  beiläufig  integrieren,  sondern  fordert  eine
existenzielle Erschütterung.

Gemeint ist:

© Norbert Rieser Seite 3 / 15

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


• das Durchbrechen gewohnter Selbstbilder
• das Loslassen eingeübter religiöser Sicherheiten
• die Bereitschaft zur Neuorientierung
• die innere Spannung zwischen Widerstand und Anziehung

Der Mensch begegnet hier keiner harmlosen religiösen Botschaft, sondern einer Wirklichkeit, die das
eigene Leben in Frage stellt.  Der „Druck“ entsteht gerade daraus, dass diese Wirklichkeit als wahr
erfahren wird und eine Antwort verlangt.

In gegenwärtiger Sprache lässt sich sagen:

Wahrheit zeigt sich nicht als abstrakte Theorie, sondern als Ereignis, das den Menschen existenziell 
beansprucht.

4. Kritik an religiöser Selbstsicherheit

Im Kontext von Lukas 16 richtet sich diese Aussage auch kritisch an religiöse Selbstgewissheit. Die
Pharisäer verstehen sich als Hüter des Gesetzes, doch Jesus macht deutlich: Die neue Wirklichkeit
Gottes sprengt die bisherigen religiösen Kategorien.

Damit wird ein grundlegendes Prinzip formuliert:

Religiöse Tradition kann Orientierung geben, aber sie ersetzt nicht die persönliche 
Bewegung des Menschen in Richtung Wahrheit.

Glaube wird so nicht Besitz, sondern Weg, nicht Sicherheit, sondern offene Beziehung, nicht System,
sondern existenzielle Praxis.

5. Gegenwartsbedeutung

Die Aussage Jesu besitzt eine bemerkenswerte Aktualität. Auch heute leben viele Menschen zwischen:

• tradierten religiösen Formen
• institutioneller Distanz
• spiritueller Suche
• philosophischer Skepsis

Lukas 16,16 legt nahe: Wahrheit erschöpft sich weder in kirchlicher Zugehörigkeit noch in intellektueller
Distanz, sondern ereignet sich dort, wo der Mensch sich der inneren Bewegung aussetzt, die ihn zur
eigenen Verantwortung, zur eigenen Tiefe und zur eigenen Ehrlichkeit führt.

Das Reich Gottes erscheint damit nicht als dogmatisches System, sondern als Angebot einer neuen 
Existenzweise, die Freiheit, Selbstreflexion und ethische Konsequenz miteinander verbindet.

6. Zusammenfassende Deutung

Der Vers lässt sich in seiner Tiefe so zusammenfassen:

Bis Johannes wurde Gottes Wirklichkeit gedeutet und erwartet. Mit Jesus bricht sie in die menschliche
Existenz ein. Und der Mensch kann sich ihr nicht neutral entziehen, sondern wird innerlich heraus-
gefordert, bewegt, irritiert und zur Entscheidung gedrängt. Oder in einer verdichteten Formulierung:

Wahrheit wird hier nicht gelehrt wie ein Lehrsatz, sondern geschieht wie ein Ereignis, das 
den Menschen in Bewegung versetzt.

© Norbert Rieser Seite 4 / 15

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Anhang 1 – Wissenschaftlich-theologische Vertiefung zu Lukas 16,16

Lukas 16,16 stellt eine prägnante heilsgeschichtliche Zäsurformel dar. Die Wendung „Gesetz und Pro-
pheten bis Johannes“ begegnet in ähnlicher Form auch in Mt 11,12–13 und verweist auf eine struktu-
rierte Epocheneinteilung der Offenbarungsgeschichte. Johannes der Täufer fungiert als Schwellenfigur
zwischen prophetischer Erwartung und eschatologischer Erfüllung.

Exegetisch bedeutsam ist das Verb βιάζεται (biazetai). Es handelt sich grammatisch um eine mediale/
passivische Form, die sowohl aktiv („drängt mit Gewalt hinein“) als auch passiv („wird gewaltsam hi-
neingedrängt“) verstanden werden kann. Die Forschung diskutiert diese Ambivalenz intensiv. Während
ältere Auslegungen häufig eine negative Konnotation betonten (unrechtmäßiges Eindringen), tendieren
neuere Ansätze zu einer dynamischen Deutung: Das anbrechende Reich Gottes erzeugt eine existen-
zielle Dringlichkeit, die Menschen in Bewegung setzt.

Theologisch markiert der Vers eine qualitative Veränderung des Offenbarungsverständnisses. Die Ver-
kündigung Jesu erscheint nicht mehr primär als Auslegung des göttlichen Willens, sondern als perfor-
mative Gegenwart des Reiches Gottes. Damit verschiebt sich auch das Glaubensverständnis: von nor-
mativer Gesetzeserfüllung hin zu personaler Antwort auf ein Ereignis.

Die Pointe des Verses liegt somit nicht in der Aufhebung der Tora, sondern in der Transformation des
Zugangs zu Gott: Nicht institutionelle Zugehörigkeit oder Traditionsbindung begründen Teilhabe, son-
dern die existentielle Reaktion auf die verkündete Nähe Gottes.

Anhang 2 – Philosophisch-existenzielle Deutung

Lukas 16,16 lässt sich als anthropologisch hochdichter Text lesen. Er beschreibt eine Struktur mensch-
licher Existenz im Angesicht von Wahrheit, keine theologische Systematik. Die Rede von der Zeiten-
wende („bis Johannes … von da an …“) markiert einen Bruch zwischen bloßer Deutung und existen-
tiellem Vollzug. Wahrheit erscheint hier nicht als Lehre, sondern als Ereignis. Der Mensch begegnet
nicht einer Idee, sondern einer Wirklichkeit, die ihn betrifft.

Das „Drängen mit Gewalt“ verweist auf eine Erfahrung, die viele Menschen aus biografischen Wende-
punkten kennen:  Wesentliche  Einsichten  geschehen nicht  sanft  und beiläufig,  sondern  erschüttern
Selbstbilder,  irritieren  Gewissheiten  und  fordern  Neuorientierung.  Wahrheit  besitzt  eine  innere
Dringlichkeit. Sie konfrontiert, fordert und bewegt.

Philosophisch gesprochen beschreibt der Vers eine Struktur existenzieller Entscheidung: Der Mensch 
kann sich dem Anspruch der Wahrheit nicht entziehen, ohne sich selbst zu verleugnen. Neutralität wird 
unmöglich, sobald eine Wirklichkeit erfahren wird, die das eigene Leben berührt.

So verstanden spricht Lukas 16,16 nicht primär über Religion, sondern über menschliche Authentizität:
Wer Wahrheit begegnet, gerät in Bewegung.

Anhang 3 – Spirituell-meditative Vertiefung

Dieser Vers spricht von einer Schwelle. Von einem Übergang. Von einem Moment, in dem etwas Neues
beginnt und der Mensch spürt: So wie bisher kann es nicht bleiben. „Das Reich Gottes wird gepredigt“
bedeutet: Eine andere Wirklichkeit berührt dein Leben. Eine Tiefe öffnet sich. Eine Wahrheit klopft an.
Und sie tut das nicht leise und unverbindlich, sondern mit Kraft. Das „Drängen mit Gewalt“ beschreibt
jene innere Unruhe, die entsteht, wenn der Mensch spürt: Hier geht es um mich. Um mein Leben. Um
meine Ehrlichkeit. Um meine Verantwortung. Es ist ein inneres Getroffenwerden, kein äußerer Zwang.
Eine Bewegung des Herzens. Eine Unruhe der Seele. Spirituell gelesen heißt dieser Vers: Wahrheit
ruft. Und wer sie hört, kann nicht gleichgültig bleiben. Der Weg beginnt dort, wo der Mensch aufhört,
sich hinter Gewohnheiten, Rollen und Sicher-heiten zu verstecken – und den Mut findet, sich dieser
inneren Bewegung zu stellen.

© Norbert Rieser Seite 5 / 15

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Anhang: Historische Einordnung von Lukas 16,16

Lukas 16,16 steht an einem historischen und religiösen Übergang, der nur aus der damaligen Situation 
des Judentums im 1. Jahrhundert verständlich wird. Die Aussage Jesu berührt eine Zeit intensiver 
religiöser Spannung, sozialer Unsicherheit und theologischer Erwartung.

1. Religiöse Situation zur Zeit Jesu

Das Judentum jener Epoche war keineswegs einheitlich, sondern geprägt von unterschiedlichen Strö-
mungen:

• Pharisäer: Betonung der Tora-Auslegung und religiösen Praxis
• Sadduzäer: Tempelorientierte Elite, theologisch konservativ
• Essener: Rückzug in religiöse Reinheitsgemeinschaften
• Zeloten: politisch-religiöser Widerstand gegen die Römer
• breite Volksfrömmigkeit mit starker messianischer Erwartung

Gemeinsam war vielen Gruppen die Überzeugung, dass die Geschichte sich auf eine entscheidende
Wende zubewege: Gott werde eingreifen, Gerechtigkeit herstellen, Heil schenken. Johannes der Täufer
trat in dieses Erwartungsklima hinein. Seine Bußpredigt, seine Radikalität und seine Endzeitbotschaft
trafen den Nerv der Zeit. Er steht historisch tatsächlich am Ende der prophetischen Tradition und zu-
gleich am Beginn einer neuen Dynamik.

2. Jesus und die Zuspitzung der Erwartung

Während Johannes noch die  kommende Wende ankündigt,  spricht  Jesus von einer  bereits  anbre-
chenden Wirklichkeit:

„Das Reich Gottes ist nahe herbeigekommen.“
Damit verschiebt sich der Horizont:

• Erwartung wird zu Gegenwart
• Hoffnung wird zu Herausforderung
• Tradition wird zur Entscheidungssituation

Die Formulierung „jedermann drängt mit Gewalt hinein“ spiegelt auch eine historische Erfahrung:

Menschen strömten zu Jesus,  ließen Arbeit  und Besitz  zurück,  durchbrachen soziale und religiöse
Grenzen. Gleichzeitig versuchten andere Gruppen, diese Bewegung zu kontrollieren, zu vereinnahmen
oder zu bekämpfen. Der Vers spiegelt somit eine reale geschichtliche Dynamik: Die Verkündigung Jesu
löste nicht bloß Zustimmung oder Ablehnung aus, sondern existenzielle Bewegung, Polarisierung und
Entscheidung.

3. Die frühe Kirche und die Deutung dieses Verses

Für die frühe christliche Gemeinde wurde Lk 16,16 zu einem Schlüsselvers, um ihre eigene Situation 
zu verstehen:

• Bruch mit rein gesetzlicher Religionspraxis
• Öffnung für neue Gemeinschaftsformen
• Betonung persönlicher Umkehr und innerer Erneuerung
• Spannung zwischen Tradition und neuer Freiheit

Der  Vers  wurde nicht  als  Abwertung der  jüdischen Tradition  gelesen,  sondern  als  Ausdruck einer
inneren Transformation: Der Zugang zu Gott sollte nicht länger primär über Herkunft, Ritual und Zuge-
hörigkeit erfolgen, sondern über eine persönliche Bewegung des Menschen.

© Norbert Rieser Seite 6 / 15

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Anhang: Bedeutung für die heutige Lebenspraxis

Lukas 16,16 besitzt eine überraschende Aktualität.  Seine Aussage betrifft  nicht nur eine historische
Zeitenwende,  sondern beschreibt  eine Struktur,  die sich in  jeder  Epoche wiederholt:  Immer wieder
geraten Menschen an Schwellen, an denen bisherige Selbstverständlichkeiten nicht mehr tragen.

1. Zwischen Tradition und persönlicher Verantwortung

Viele Menschen der Gegenwart leben in einem Spannungsfeld:

• religiöse Prägung ohne innere Überzeugung
• kirchliche Distanz bei gleichzeitiger Sinnsuche
• Skepsis gegenüber Institutionen, 

aber Offenheit für Spiritualität
• Wunsch nach Orientierung ohne dogmatische Enge

Der Vers legt  nahe:  Weder Tradition noch Ablehnung lösen die  eigentliche Aufgabe.  Entscheidend
bleibt, ob der Mensch sich der inneren Bewegung stellt, die ihn zu Wahrhaftigkeit, Verantwortung und
Tiefe ruft.

2. „Drängen mit Gewalt“ als Beschreibung heutiger Erfahrungen

Die  Formulierung  lässt  sich  existenziell  übertragen:  Lebenskrisen,  Umbrüche,  Verluste,  Krankheit,
biografische Brüche oder Sinnfragen wirken oft wie ein innerer Druck, der sich nicht ignorieren lässt.
Menschen geraten in Situationen, in denen sie spüren:

• So kann ich nicht weiterleben.
• Ich muss etwas verändern.
• Ich muss ehrlicher mit mir selbst werden.

In diesem Sinn beschreibt der Vers eine anthropologische Realität: Wesentliche Entwicklungen entste-
hen selten aus Bequemlichkeit, sondern aus innerer Dringlichkeit.

3. Reich Gottes als Lebenshaltung statt als Dogma

Für heutige Lebenspraxis lässt sich das „Reich Gottes“ sinnvoll als Haltung verstehen:

• Achtsamkeit für Wahrheit statt Selbsttäuschung
• Verantwortung statt bloßer Anpassung
• Mitmenschlichkeit statt moralischer Überlegenheit
• Offenheit für Wandlung statt Angst vor Veränderung

So verstanden geht es nicht um religiöse Perfektion, sondern um eine Haltung, die das eigene Leben 
ernst nimmt und sich der inneren Bewegung stellt, die zu Reife, Tiefe und Menschlichkeit führt.

4. Praktische Verdichtung

Die Aussage Jesu lässt sich für heutige Lebenspraxis in drei einfachen, aber anspruchsvollen Gedan-
ken bündeln:

• Wahrheit fordert Bewegung, nicht bloße Zustimmung.
• Entwicklung geschieht selten bequem, sondern durch innere 

Auseinandersetzung.
• Ein glaubwürdiges Leben entsteht dort, 

wo Menschen den Mut haben, sich dieser inneren Dynamik 
nicht zu entziehen.
Oder in einer zusammenfassenden Formulierung:

© Norbert Rieser Seite 7 / 15

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Der Mensch wächst dort, wo er den inneren Druck zur Wahrhaftigkeit nicht verdrängt, 
sondern als Einladung zur Wandlung versteht.

1. Der Vers als Beschreibung von Sinnarbeit

Lukas  16,16  beschreibt  im  Kern  keinen  theologischen  Spezialfall,  sondern  eine anthropologische
Grunddynamik:

Wenn Wahrheit wirklich berührt, bleibt der Mensch nicht unbewegt.

„Jedermann drängt mit Gewalt hinein“ lässt sich im Horizont von Sinnarbeit so lesen:

• Sinn entsteht nicht durch Belehrung, Übernahme fremder Deutungen
• Sinn entsteht, wo ein Mensch innerlich in Bewegung gerät

Sinnarbeit bedeutet also:

sich dem inneren Drängen nicht zu entziehen, sondern es ernst zu nehmen und bewusst zu 
durchdenken.

Die „Gewalt“ ist dabei keine Zerstörung, sondern die Erfahrung:

• dass alte Selbstbilder nicht mehr tragen
• dass bisherige Sicherheiten brüchig werden
• dass neue Orientierung gesucht werden muss

Dort beginnt Sinnarbeit.

2. Vom religiösen Dogma zum existenziellen Prozess

Der Vers markiert den Übergang:

• von äußerer Ordnung → zu innerer Bewegung
• von überlieferter Deutung → zu persönlicher Auseinandersetzung
• von bloßer Tradition → zu gelebter Verantwortung

Übertragen auf mein Konzept heißt das: Der Weisheitskompass ersetzt kein Denken, sondern aktiviert 
es. Er liefert keine Antworten, sondern hilft, die richtigen inneren Fragen wachzuhalten.

Lk 16,16 würde in meiner Sprache sagen:

Nicht fertige Weltbilder tragen, sondern die Bereitschaft, sich von Wahrheit treffen und 
verändern zu lassen.

3. Der Weisheitskompass als Antwort auf das „Drängen“

Das „Drängen mit Gewalt“ beschreibt die Erfahrung:

• Etwas in mir will geklärt werden, stimmt nicht mehr, ruft nach Entwicklung

Der Weisheitskompass ist die reflektierte Form, mit diesem inneren Drängen umzugehen:

• nicht impulsiv
• nicht ideologisch
• nicht moralistisch
• prüfend, differenzierend, verantwortungsvoll

© Norbert Rieser Seite 8 / 15

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Man könnte sagen: Das Reich Gottes drängt – der Weisheitskompass hilft, dieses Drängen zu deuten, 
zu prüfen und in reife Entscheidungen zu verwandeln.

4. Sinnarbeit als zeitgemäße Form der „Umkehr“
Das Wort „Umkehr“ (metanoia) wird oft religiös verengt verstanden. In deinem Ansatz bedeutet es eher:

• Perspektivwechsel
• Selbstkritik
• Neubewertung
• Bewusstseinsentwicklung

Lk 16,16 beschreibt diesen Prozess: Sich dem inneren Wandel stellen, nicht mehr in alten Mustern
verharren. Sinnarbeit  ist also: die kultivierte,  reflektierte,  verantwortliche Form jener Bewegung, die
Jesus mit „Drängen ins Reich Gottes“ beschreibt.

5. Praktisch formuliert
Im Horizont von Sinnarbeit und Weisheitskompass heißt der Vers heute etwa:

• Wer sich ehrlich mit dem eigenen Leben auseinandersetzt, gerät innerlich unter Druck.
• Wer Wahrheit wirklich zulässt, kann nicht einfach weitermachen wie bisher.
• Reifung geschieht dort, wo dieser innendynamische Prozess nicht abgewehrt, 

sondern gestaltet wird.

Sinn entsteht nicht durch Sicherheit, sondern durch den Mut, 
dem inneren Drängen zur Wahr-haftigkeit zu folgen.

6. Eine mögliche Kurzformel 
Lukas 16,16 beschreibt nicht religiösen Zwang, sondern die Dynamik von Sinn: Wo Wahrheit
berührt,  gerät  der  Mensch in  Bewegung.  Sinnarbeit  und Weisheitskompass sind  die  be-
wusste Kultivierung dieser Bewegung. Weisheit beginnt dort, wo der Mensch dem inneren
Drängen nach Wahrheit nicht ausweicht, sondern es reflektiert und verantwortlich gestaltet.

© Norbert Rieser Seite 9 / 15

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Ein  Mann  sitzt  an  einem Holztisch.  Vor  ihm liegen:  ein  offenes  Notizbuch,   eine  Landkarte,   ein
Kompass,  eine Tasse Tee. Durch das Fenster sieht er einen Weg im Wald, der im warmen Licht
verschwindet.  Innen:  Ruhe,  Konzentration,  Denken.  Außen:  ein  offener  Weg,  aber  kein  Zwang,
hinauszugehen. Was bedeutet das im Horizont von Sinnarbeit und Weisheitskompass?

1. Der Mensch sitzt – er wird nicht getrieben: keine überwältigende Macht, kein Sog, kein „Du musst
jetzt!“. Innere Freiheit → Sinnarbeit beginnt nicht im Getriebensein, sondern im Innehalten.

2. Der Tisch = Ort der Reflexion Der Tisch steht für: Nachdenken, Ordnen, Prüfen,  Abwägen.
Und ist das, was ich mit Sinnarbeit meine: Reflektierte Auseinandersetzung mit dem eigenen Leben, 
nicht Emotion allein.

3. Der Kompass = Weisheitskompass:  Der Kompass zeigt nicht den Weg, er entscheidet nicht, er 
zwingt nicht. Er hilft bei der Orientierung. → Das passt zu meinem Ansatz. Der Weisheitskompass 
unterstützt bei der Selbstklärung, gibt keine fertigen Antworten.

4. Die Landkarte = Erfahrung, Biografie, Wissen. Die Karte steht für: Lebenserfahrung, gelesene Texte,
Erlebtes, erlernte Einsichten.  Der Mensch arbeitet mit dem, was er bereits kennt – aber er weiß: Die 
Karte ist nicht das Leben, sie hilft beim Verstehen.

5. Der Weg draußen = Möglichkeit, nicht Forderung. Der Weg im Licht draußen bedeutet: Es gibt eine 
Richtung, Zukunft, Entwicklung. Aber: Niemand zieht ihn hinaus. Er geht erst, wenn er innerlich stimmig
geworden ist. → Sinnarbeit führt nicht in Aktionismus, sondern in geklärte Entscheidung.

Der Kern des Bildes in einem Satz Ein Mensch nimmt sich Zeit, sein Leben zu verstehen, bevor er
weitergeht.  Weisheit  entsteht  dort,  wo  Denken,  Erfahrung  und  innere  Wahrnehmung  zusammen-
kommen.

Wie steht das im Einklang mit - Gott bewirkt Glauben 

Wie passt diese ruhige, reflektierte Sinnarbeit zu der biblischen Aussage, dass Glaube von Gott gewirkt
wird? (z. B. Eph 2,8; Phil 2,13; Joh 6,44) Es widerspricht sich nicht – es gehört zusammen.

1. „Gott bewirkt den Glauben“ – was heißt das wirklich? Biblisch bedeutet das nicht: dass der Mensch
passiv wird, Denken ausgeschaltet wird,  Reflexion überflüssig wird,  Gott wie ein äußerer Zwang wirkt.
→  Der Anstoß,  die Tiefe,  die Sehnsucht,  die Wahrheitsbewegung im Menschen kommt aus einer
tieferen Quelle, nicht aus bloßer Selbstoptimierung. Wenn Paulus sagt:

„Gott ist es, der in euch wirkt das Wollen und das Vollbringen“ (Phil 2,13)

dann beschreibt er das, was wir auch psychologisch und existenziell kennen: ein inneres 
Angesprochensein, eine Unruhe, die nicht selbst produziert ist,  ein Wahrheitsdrang, der tiefer reicht als
bloßes Interesse

2. Das Bild zeigt Mitwirkung, nicht „menschliche Selbstkonstruktion“.  Der Mann am Tisch stoßt den 
Glauben nicht selbst an. Aber er arbeitet mit dem, was in ihm wirkt.

• Gott wirkt → der Mensch antwortet
• Gott ruft → der Mensch hört (oder überhört)
• Gott eröffnet Tiefe → der Mensch reflektiert

Klassisch formuliert: Gnade hebt die Freiheit nicht auf, sondern ermöglicht sie.

Das Bild zeigt diese Kooperation: antwortende Mitwirkung, kein Zwang, keine Passivität,

© Norbert Rieser Seite 10 / 15

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


3. Der Weisheitskompass als Frucht des gewirkten Glaubens

Wenn Glaube von Gott bewirkt ist, dann äußert er sich nicht primär in:

• Wahrhaftigkeit
• Selbstprüfung
• Demut
• Verantwortlichkeit, Ernstnehmen 

                des eigenen Lebens

Nicht in dogmatischer Sicherheit,  Lärm, Überheblichkeit.

Der Weisheitskompass ist Ausdruck der Gnade in reifer Form, nicht Konkurrenz zur Gnade. Wenn Gott 
im Menschen wirkt, beginnt der Mensch zu denken, zu prüfen, zu unterscheiden, zu wachsen. Mehr 
Reflexion, nicht weniger. 

4. Theologisch zugespitzt: Zwei Extreme – und der Mittelweg
Es gibt zwei Fehlrichtungen:

Fatalismus: „Wenn Gott alles wirkt, brauche ich nichts tun.“ → geistliche Trägheit
Selbstkonstruktion: „Ich konstruiere mir meinen Glauben selbst.“ → spiritueller Narzissmus

Das Bild zeigt den Mittelweg:

Gott wirkt im Inneren – der Mensch nimmt dieses Wirken ernst und gestaltet es bewusst.

Das entspricht der reformatorischen Linie: sola gratia → alles ist Gabe, aber der Mensch lebt diese 
Gabe verantwortlich Luther selbst sprach von: dem „mitwirkenden, hörenden, ringenden Glauben“.

5. In einem klaren Satz zusammengefasst
Gott bewirkt die Tiefe – der Mensch gestaltet die Antwort mit innerer Orientierung.

Dass ein Mensch überhaupt nach Sinn fragt, sich ehrlich prüft und Orientierung sucht, kann 
bereits als Wirkung Gottes verstanden werden – nicht als Gegenpol zur Gnade, sondern als 
ihre Frucht.

6. Verbindung zum Bild

Das Licht draußen → die göttliche Anziehungskraft, innere Aufmerksamkeit → das Hören auf dieses 
Wirken, der Kompass → Unterscheidung der Geister (geistliche Unterscheidungskraft), Reflexion → 
verantwortete innere Orientierung. 
Das Bild zeigt also einen Menschen, der dem inneren Wirken Raum gibt, keinen autonomen 
Selbstbauer des Glaubens. Wo Gott im Menschen wirkt, wird der Mensch nicht unmündig, sondern 
wach. Verantwortungsvoll - nicht passiv, unterscheidungsfähig - nicht blind gläubig. Gnade zeigt sich in 
vertiefter Wahrnehmung, nicht in Denkverzicht.

 „Wo Gott im Menschen wirkt, wächst nicht blinder Gehorsam, sondern wache Unterscheidung.“ 
„Glaube, den Gott wirkt, macht den Menschen nicht unmündig, sondern aufmerksam, ehrlich und 
verantwortlich.“ „Gnade zeigt sich nicht im Abschalten des Denkens, sondern im Erwachen der 
Wahrhaftigkeit.“ „Glaube, den Gott wirkt, macht den Menschen aufmerksam, ehrlich und verantwortlich,
nicht unmündig.“

→ Glaube als Reifung, nicht als Gehorsamsformel klingt ruhig und glaubwürdig - nicht pathetisch.

© Norbert Rieser Seite 11 / 15

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


„Glaube, den Gott wirkt, führt in Aufmerksamkeit, Wahrhaftigkeit und Verantwortung - nicht in
Unmündigkeit.“

2. Etwas philosophischer, existenzieller (für breiteres Publikum) 

„Wo Gott im Menschen wirkt, wächst innere Wachheit, Ehrlichkeit und 
Verantwortungsfähigkeit, - nicht Unterwerfung.“

Anschlussfähig für säkulare Leser, ohne den theologischen Gehalt zu verlieren.

3. Am dichtesten und literarischsten (starker Leitsatz, ideal als Motto):
„Göttlich gewirkter Glaube macht den Menschen nicht kleiner, sondern wacher.“

Für mein Denken, mein Publikum und meine Linie aus Theologie, Philosophie und Lebenspraxis 

„Glaube, den Gott wirkt, führt in Aufmerksamkeit, Wahrhaftigkeit und Verantwortung, nicht in 
Unmündigkeit “

Der erste Satz war:

„Glaube, den Gott wirkt, führt nicht in Unmündigkeit, sondern in Aufmerksamkeit, 
Wahrhaftigkeit und Verantwortung.“

Der passende zweite Leitsatz, der ihn sinnvoll vertieft und erweitert:

„Sinn entsteht dort, wo der Mensch den Mut findet, dem inneren Ruf nach Wahrheit nicht 
auszuweichen.“

Theologisch-existenziell:
„Glaube, den Gott wirkt, führt nicht in Unmündigkeit, sondern in Aufmerksamkeit, 
Wahrhaftigkeit und Verantwortung.“

Anthropologisch-existenziell:
„Sinn entsteht dort, wo der Mensch den Mut findet, dem inneren Ruf nach Wahrheit nicht 
auszuweichen.“

Der dritte Leitsatz, der den Gedanken des Weisheitskompasses trägt:

Orientierend-praktisch:
„Weisheit wächst dort, wo Denken, Erfahrung und innere Wahrnehmung verantwortungsvoll 
zusammenfinden.“

• Gnade → Sinn → Weisheit
• Wirken Gottes → menschliche Antwort → gelebte Orientierung
• Tiefe → Bewegung → Reifung

Die drei Sätze bilden gemeinsam eine inhaltliche Klammer für:

mein theologisches Denken, philosophisches Anliegen, lebenspraktische Ausrichtung und lassen sich 
verwenden:

• als Leitmotiv für ein Buch
• als Motto auf der Website
• als Orientierung für Vorträge
• als roter Faden für Gespräche

 

© Norbert Rieser Seite 12 / 15

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Was zeigt das Triptychon inhaltlich
Es sind drei Lebensmomente desselben Menschen, die zusammen einen Entwicklungsweg zeigen – 
menschliche Reifung, nicht religiöse Ergriffenheit.

1. Linkes Bild – innere Sammlung:  Der Mann steht ruhig, Hände vor der Brust, Augen geschlossen.
Das ist keine fromme Pose, sondern eine Haltung von:

• Innehalten
• Ehrlichkeit mit sich selbst
• Ernstnehmen des eigenen Inneren
• Selbstprüfung

Das passt zum ersten Satz: Glaube, den Gott wirkt, führt nicht in Unmündigkeit, sondern in 
Aufmerksamkeit, Wahrhaftigkeit und Verantwortung. Bedeutung: → Ein Mensch wird nicht gesteuert, 
sondern wacher für sich selbst und für das, was ihn innerlich bewegt.

2. Mittleres Bild – Sinnarbeit Der Mann sitzt am Tisch:
• Notizbuch
• Kompass
• Karte
• Tee
• Blick nach draußen

Das ist das Herzstück meines Ansatzes: → Sinnarbeit als reflektierte Lebenspraxis

Er denkt, prüft, ordnet, schaut in die Zukunft, aber ohne Hektik. Der Weg draußen ist offen – aber er 
wird nicht gezogen. Hier wird der zweite Satz sichtbar: Sinn entsteht dort, wo der Mensch den Mut 
findet, dem inneren Ruf nach Wahrheit nicht auszuweichen. Bedeutung: → Sinn entsteht nicht durch 
Ergriffenheit, sondern durch ehrliche Auseinandersetzung mit dem eigenen Leben.

3. Rechtes Bild – Weisheit als gereifte Orientierung
Hier kein Mensch mehr, sondern: Lampe (Licht),  Bücher (Wissen), Brille (Erfahrung), offenes Buch 
(Verstehen). Das Bild sagt: Weisheit entsteht nicht plötzlich, sondern als Ergebnis eines Weges.

Es visualisiert den dritten Satz: Weisheit wächst dort, wo Denken, Erfahrung und innere Wahrnehmung 
verantwortungsvoll zusammenfinden.

© Norbert Rieser Seite 13 / 15

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Bedeutung: → Weisheit als kultivierte Reife - keine Eingebung.

Gesamtzusammenhang:  Die drei Bilder erzählen gemeinsam eine leise, starke Geschichte:
Ein Mensch wird innerlich wach. Er beginnt, sein Leben ernsthaft zu reflektieren. Daraus wächst 
Orientierung und Weisheit. Ein Mensch auf dem Weg zu sich selbst. Keine Erweckungsszene, Druck, 
oder Ideologie. 

Warum das zu mir und meinen Erfahrungen passt: Das Bild zeigt einen denkenden Menschen, 
suchenden Menschen, verantwortlichen Menschen, einen reifenden Menschen.  Keinen Prediger, 
Heiligen, Erleuchteten, Helden 
Das ist stimmig mit meinem Leben  – zeitgemäß reflektierter Glaube, Sinnarbeit, Weisheitskompass, 
Lebenspraxis.

Kurz gesagt: Das Bild zeigt einen ernsthaften, keinen frommen Menschen –  und das ist, ehrlich 
gesagt, anspruchsvoller.

Mit dieser Zeitenwende ist tatsächlich ein Wertewandel verbunden, im Sinn einer Verschiebung 
der inneren Maßstäbe, aber nicht im Sinn eines moralischen Umsturzes. Hier wird es existenziell und 
theologisch spannend.

1. Ein Wechsel des Maßstabs - kein Bruch der Werte 

Jesus hebt mit der „Zeitenwende“ (Lk 16,16) nicht die Werte von Gerechtigkeit, Wahrheit, Verant-
wortung, Barmherzigkeit auf. Im Gegenteil: Er radikalisiert sie.

Der Wandel liegt nicht primär im Was der Werte, sondern im Woher und Wie ihrer Geltung:

Vorher (vereinfacht gesagt):

• Orientierung durch Gesetz
• Zugehörigkeit durch gesellschaftliche Ordnung
• Moral durch äußere Norm
• Sicherheit durch Tradition

Nachher:

• Orientierung durch innere Wahrheit
• Zugehörigkeit durch gelebte Beziehung
• Ethik durch Haltung
• Sicherheit durch Vertrauen

Der Maßstab verschiebt sich:

von äußerer Ordnung → zu innerer Stimmigkeit
von Regelbefolgung → zu Wahrhaftigkeit
von Gehorsam → zu Verantwortung

2. Von Kontrolle zu Reife - Kern des Wertewandels: 

Jesus kritisiert unkritische Religiosität - unmündige Moral. Stattdessen tritt in den Vordergrund:

• Wahrhaftigkeit statt Fassadenfrömmigkeit
• Barmherzigkeit statt moralischer Selbstgerechtigkeit
• Freiheit statt Angststeuerung
• Verantwortung statt bloßer Anpassung
• Innere Umkehr statt äußerer Korrektheit

Das ist ein tiefer Wertewandel – aber einer, der den Menschen ernster nimmt, nicht lockerer.

© Norbert Rieser Seite 14 / 15

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


3. Existentiell formuliert

Man kann diese Zeitenwende so beschreiben:
Vorher:

„Bin ich regelkonform?“
Nachher:

„Bin ich wahrhaftig?“
Vorher:

„Erfülle ich, was verlangt wird?“
Nachher:

„Stehe ich verantwortungsvoll zu dem,
 wie ich mich verhalte?“

Vorher:
„Gehöre ich dazu?“

Nachher:
„Lebe ich aus Überzeugung?“

Das ist  eine ethische Vertiefung, kein moralischer Abbau.

4. Verbindung zu Sinnarbeit & Weisheitskompass

Mein Konzept bewegt sich auf dieser Linie.

Sinnarbeit heißt:

• nicht „Was darf ich?“
• sondern „Was trägt?“

Weisheitskompass heißt:

• nicht „Was schreibt man mir vor?“
• sondern „Was erweist sich als wahr, 

stimmig und verantwortbar?“

Das ist der Wertewandel, den diese Zeitenwende beschreibt:
         Ethik als gereifte Selbstverantwortung - nicht als Gehorsam.

Die Zeitenwende, von der Jesus spricht, verändert den Ort ihrer Geltung: 
vom äußeren Gesetz zur inneren Verantwortung, nicht die Werte,.

Ein neues Verständnis von Verantwortung entsteht, nicht neue Werte.

Die Zeitenwende bedeutet Alles wird tiefer nicht: „Alles ist anders.“
Wahrheit wird persönlicher. Ethik wird verantwortlicher. Glaube wird reifer. 

Menschsein wird ernster genommen. Genau da liegt ihre bleibende Kraft – damals wie heute.

© Norbert Rieser Seite 15 / 15

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

	1. Wortlaut (Lk 16,16 LUT)
	2. Historischer und theologischer Kontext
	3. „Das Reich Gottes wird gepredigt“
	4. „Jedermann drängt mit Gewalt hinein“ – was heißt das?
	A) Positiv-existentiell:
	B) Ambivalent-kritisch:
	C) Theologisch paradox:

	5. Tiefere theologische Pointe
	6. Verbindung zu meinem Denkansatz (Glaube & Erkenntnis)
	7. Verdichtete Deutung in einem Satz
	Anhang: Vertiefende Erklärung und Bedeutung von Lukas 16,16
	1. Die heilsgeschichtliche Schwelle
	2. Das Reich Gottes als dynamische Wirklichkeit
	3. „Jedermann drängt mit Gewalt hinein“ – anthropologische Tiefe
	4. Kritik an religiöser Selbstsicherheit
	5. Gegenwartsbedeutung
	6. Zusammenfassende Deutung

	Anhang 1 – Wissenschaftlich-theologische Vertiefung zu Lukas 16,16
	Anhang 2 – Philosophisch-existenzielle Deutung
	Anhang 3 – Spirituell-meditative Vertiefung
	Anhang: Historische Einordnung von Lukas 16,16
	1. Religiöse Situation zur Zeit Jesu
	2. Jesus und die Zuspitzung der Erwartung
	3. Die frühe Kirche und die Deutung dieses Verses

	Anhang: Bedeutung für die heutige Lebenspraxis
	1. Zwischen Tradition und persönlicher Verantwortung
	2. „Drängen mit Gewalt“ als Beschreibung heutiger Erfahrungen
	3. Reich Gottes als Lebenshaltung statt als Dogma
	4. Praktische Verdichtung
	1. Der Vers als Beschreibung von Sinnarbeit
	2. Vom religiösen Dogma zum existenziellen Prozess
	3. Der Weisheitskompass als Antwort auf das „Drängen“
	4. Sinnarbeit als zeitgemäße Form der „Umkehr“
	5. Praktisch formuliert
	6. Eine mögliche Kurzformel
	1. Der Mensch sitzt – er wird nicht getrieben: keine überwältigende Macht, kein Sog, kein „Du musst jetzt!“. Innere Freiheit → Sinnarbeit beginnt nicht im Getriebensein, sondern im Innehalten.
	2. Der Tisch = Ort der Reflexion Der Tisch steht für: Nachdenken, Ordnen, Prüfen, Abwägen.
	3. Der Kompass = Weisheitskompass: Der Kompass zeigt nicht den Weg, er entscheidet nicht, er zwingt nicht. Er hilft bei der Orientierung. → Das passt zu meinem Ansatz. Der Weisheitskompass unterstützt bei der Selbstklärung, gibt keine fertigen Antworten.
	4. Die Landkarte = Erfahrung, Biografie, Wissen. Die Karte steht für: Lebenserfahrung, gelesene Texte,
	5. Der Weg draußen = Möglichkeit, nicht Forderung. Der Weg im Licht draußen bedeutet: Es gibt eine Richtung, Zukunft, Entwicklung. Aber: Niemand zieht ihn hinaus. Er geht erst, wenn er innerlich stimmig geworden ist. → Sinnarbeit führt nicht in Aktionismus, sondern in geklärte Entscheidung.

	Der Kern des Bildes in einem Satz Ein Mensch nimmt sich Zeit, sein Leben zu verstehen, bevor er weitergeht. Weisheit entsteht dort, wo Denken, Erfahrung und innere Wahrnehmung zusammen-kommen.
	1. „Gott bewirkt den Glauben“ – was heißt das wirklich? Biblisch bedeutet das nicht: dass der Mensch passiv wird, Denken ausgeschaltet wird, Reflexion überflüssig wird, Gott wie ein äußerer Zwang wirkt.
	2. Das Bild zeigt Mitwirkung, nicht „menschliche Selbstkonstruktion“. Der Mann am Tisch stoßt den Glauben nicht selbst an. Aber er arbeitet mit dem, was in ihm wirkt.
	3. Der Weisheitskompass als Frucht des gewirkten Glaubens
	4. Theologisch zugespitzt: Zwei Extreme – und der Mittelweg
	Fatalismus: „Wenn Gott alles wirkt, brauche ich nichts tun.“ → geistliche Trägheit
	Selbstkonstruktion: „Ich konstruiere mir meinen Glauben selbst.“ → spiritueller Narzissmus

	5. In einem klaren Satz zusammengefasst
	6. Verbindung zum Bild
	2. Etwas philosophischer, existenzieller (für breiteres Publikum)
	3. Am dichtesten und literarischsten (starker Leitsatz, ideal als Motto):

	Was zeigt das Triptychon inhaltlich
	1. Linkes Bild – innere Sammlung: Der Mann steht ruhig, Hände vor der Brust, Augen geschlossen. Das ist keine fromme Pose, sondern eine Haltung von:
	2. Mittleres Bild – Sinnarbeit Der Mann sitzt am Tisch:
	3. Rechtes Bild – Weisheit als gereifte Orientierung
	Gesamtzusammenhang: Die drei Bilder erzählen gemeinsam eine leise, starke Geschichte:
	Warum das zu mir und meinen Erfahrungen passt: Das Bild zeigt einen denkenden Menschen, suchenden Menschen, verantwortlichen Menschen, einen reifenden Menschen. Keinen Prediger, Heiligen, Erleuchteten, Helden
	Kurz gesagt: Das Bild zeigt einen ernsthaften, keinen frommen Menschen – und das ist, ehrlich gesagt, anspruchsvoller.
	1. Ein Wechsel des Maßstabs - kein Bruch der Werte
	2. Von Kontrolle zu Reife - Kern des Wertewandels:
	3. Existentiell formuliert
	4. Verbindung zu Sinnarbeit & Weisheitskompass


