
Zeitgemäß reflektiert glauben – biblisch verantwortet
Ein Essay über Freiheit, Selbstverantwortung und geistige Reife

1. Glauben nach der Aufklärung

Glauben vollzieht sich heute in einem veränderten geistigen Klima. Der Mensch versteht sich nicht
länger als Objekt religiöser Belehrung, sondern als Subjekt seiner Deutungen, Entscheidungen und
Gewissensbildung.  Die  Aufklärung  hat  diesen  Perspektivwechsel  nachhaltig  geprägt:  Autonomie,
kritische Vernunft  und persönliche Verantwortung bilden seither  den Maßstab jedes glaubwürdigen
Welt- und Selbstverständnisses.

Ein zeitgemäß reflektierter Glaube kann hinter diese Errungenschaften nicht zurücktreten. Er verzichtet
auf autoritäre Sicherheiten, ohne im Unverbindlichen zu enden. Er sucht nicht nach fertigen Antworten,
sondern nach tragfähigen Orientierungen. Er versteht sich nicht als Gehorsamssystem, sondern als
existenzielle Haltung.

Gerade  in  dieser  Perspektive  gewinnen  biblische  Texte  neue  Tiefenschärfe  –  nicht  als  wörtliche
Vorgaben, sondern als verdichtete Erfahrungen menschlicher Existenz.

2. Freiheit als Signatur menschlicher Würde

Freiheit  gehört  zum innersten Kern  menschlicher  Würde.  Sie eröffnet  den Raum, in  dem Denken,
Gewissen und Gestaltungskraft wirksam werden. Sie bedeutet nicht Beliebigkeit, sondern die Fähigkeit,
sich selbst zu befragen, sich selbst zu verantworten und dem eigenen Leben Richtung zu geben.

Doch Freiheit bleibt ambivalent. Sie kann schöpferische Kraft entfalten oder sich in Selbsttäuschung
verlieren.  Sie  kann  zu  Reife  führen  oder  in  Rücksichtslosigkeit  umschlagen.  Eben  deshalb  bedarf
Freiheit der Orientierung – nicht als äußerer Zwang, sondern als innere Maßgabe.

In diesem Licht erscheint der Satz aus dem 1. Petrusbrief überraschend aktuell:

„Als Freie – und nicht so, als hättet ihr die Freiheit zum Deckmantel der Bosheit.“

Der Text benennt mit bemerkenswerter Klarheit eine Versuchung, die jede Epoche kennt: Freiheit wird
zur  Legitimation  eigener  Interessen,  zur  Immunisierung  gegen  Verantwortung,  zur  Tarnung  für
Egoismus. Die Mahnung richtet sich nicht gegen Freiheit, sondern gegen ihre Verzerrung.

Ein zeitgemäß reflektierter Glaube erkennt darin keine religiöse Sonderlehre, sondern eine anthropo-
logische Einsicht  von bleibender  Gültigkeit:  Freiheit  gewinnt  Tiefe  erst  dort,  wo  sie  Verantwortung
übernimmt.

3. Selbstbindung statt Unterwerfung

Besonders herausfordernd wirkt die Wendung „Knechte Gottes“. Ihre historische Sprachform trägt eine
Last, die heutige Ohren kaum unbefangen aufnehmen können. Doch ihr Gehalt erschöpft sich nicht in
der Oberfläche des Ausdrucks. Gemeint ist keine Entwürdigung des Menschen, sondern eine Haltung
der bewussten Selbstbindung.  Der Mensch bleibt  frei,  entscheidet  sich jedoch,  seine Freiheit  nicht
beliebig, sondern orientiert zu le-ben. Er erkennt, dass sein Maßstab nicht im bloßen Eigeninteresse
liegen kann, sondern im Horizont von Würde, Wahrheit, Mitmenschlichkeit und Sinn.

In zeitgemäßer Sprache ließe sich sagen: Der Mensch stellt seine Freiheit in den Dienst des Lebens.
Er orientiert seine Entscheidungen an einer Ethik der Achtung. Er versteht sich als Teil eines größeren
Zusammenhangs, nicht als isolierte Instanz. Der Glaube erscheint in diesem Licht nicht als Instrument
der Fremdbestimmung, sondern als Ressource innerer Klärung. Er begrenzt nicht die Freiheit, sondern
vertieft sie.

© Norbert Rieser Seite 1 / 9

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


4. Resonanzräume im modernen Denken

Ein solcher  Freiheitsbegriff  bleibt  keineswegs im religiösen Binnenraum.  Er  berührt  zentrale  Linien
moderner  Geistesgeschichte.  Kant  versteht  Freiheit  als  Selbstbindung  an  das moralisch  Erkannte.
Fromm  unterscheidet  zwischen  bloßer  Unabhängigkeit  und  reifer  Freiheit,  die  Verantwortung  ein-
schließt. Bonhoeffer spricht von einer Freiheit,  die nur in Beziehung zum Anderen Gestalt  gewinnt.
Zeitgenössische  Ethik  betont,  dass  Autonomie  ohne  Rücksichtnahme  ihre  Legitimität  verliert.  Der
biblische Gedanke erscheint so nicht als vormoderne Sonderlehre, sondern als frühe, erstaunlich klare
Reflexion über die Bedingungen gelingender Freiheit. Ein zeitgemäß reflektierter Glaube begreift sich
daher nicht als Gegenwelt zur Vernunft, sondern als Gesprächspartner auf Augenhöhe.

5. Glaube als existentielle Haltung

In diesem Horizont verändert sich auch das Verständnis von Glauben selbst. Glauben bedeutet nicht
primär das Für-wahr-Halten bestimmter Lehrsätze, sondern beschreibt eine Haltung zum Leben. Er
betrifft  die Weise, wie ein Mensch seine Freiheit  deutet,  seine Verantwortung versteht und seinem
Dasein Sinn zutraut. Zeitgemäß reflektiert glauben heißt: Endlichkeit annehmen, ohne in Resignation
zu  versinken.  Vertrauen  wagen,  ohne  Gewissheiten  zu  erzwingen.   Orientierung  suchen,  ohne
Denkverbote zu akzeptieren. Bindung leben, ohne Autonomie preiszugeben. Ein solcher Glaube verliert
den Charakter des Dogmatischen und gewinnt den Charakter des Existentiellen. Er drängt sich nicht
auf, sondern begleitet. Er erhebt keinen Machtanspruch, sondern eröffnet Deutungsräume. Er zwingt
nicht, sondern lädt zur Reifung ein.

6. Die Bibel als Gesprächspartner

In diesem Verständnis verlieren biblische Texte keineswegs an Bedeutung. Sie werden vielmehr neu
lesbar.  Sie erscheinen nicht als starre Autoritäten, sondern als verdichtete Zeugnisse menschlicher
Grunderfahrungen: Freiheit und Schuld, Angst und Vertrauen, Scheitern und Hoffnung, Verantwortung
und Würde. Der Vers aus dem 1. Petrusbrief erweist sich exemplarisch für eine solche Lektüre. Sein
Kern bleibt erhalten, seine Sprache wird jedoch in einen Horizont übersetzt, der heutige Menschen
erreicht. Sein Gehalt lässt sich so verdichten: Freiheit verlangt Reife. Reife zeigt sich in Verantwortung.
Verantwortung erwächst aus der Bereitschaft, sich dem Guten zu verpflichten.

7. Schluss

Zeitgemäß reflektiert glauben bedeutet nicht, den Glauben an die Moderne zu verlieren, sondern ihn
innerhalb der Moderne zu verantworten. Es bedeutet,  den Menschen ernst zu nehmen – in seiner
Freiheit,  seiner Vernunft,  seiner Verletzlichkeit und seiner Sinnsuche. Der Glaube wird dabei weder
aufgegeben noch absolut gesetzt. Er wird geprüft, durchdacht, gelebt. Er bleibt offen für Zweifel und
getragen von Vertrauen. Er sucht keine Macht, sondern Orientierung. Keine Unterwerfung, sondern
Reife. Vielleicht lässt sich dieser Weg so zusammenfassen: Ein reflektierter Glaube traut dem Men-
schen Freiheit zu. Er mutet ihm Verantwortung zu. Und gerade darin erweist er sich dem biblischen
Impuls tiefer verpflichtet, als es jede bloße Wörtlichkeit vermöchte.

© Norbert Rieser Seite 2 / 9

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Klassische Exegese zu
1. Petrus 2,16 (Luther 2017)

„Als Freie und nicht als hättet ihr die Freiheit zum Deckmantel der Bosheit, sondern als 
Knechte Gottes.“

1. Kontext des Verses

Der Vers steht im Abschnitt 1 Petr 2,13–17, wo es um das Verhalten von Christen in der Gesellschaft 
geht – insbesondere gegenüber:

• staatlicher Autorität
• Mitmenschen
• der nichtchristlichen Umwelt

Die Gemeinde lebt  als Minderheit  im Römischen Reich und steht  unter Misstrauen.  Der  Autor  will
zeigen: Christlicher Glaube gefährdet nicht die Gesellschaft, sondern fördert verantwortliches Leben.

2. Sprachliche Schlüsselbegriffe (griechischer Hintergrund)

• ἐλεύθεροι (eleutheroi) = Freie
→ meint nicht politische Freiheit, sondern innere Freiheit durch Christus

• ἐπικάλυμμα (epikalyma) = Deckmantel, Vorwand
→ Freiheit darf nicht als Ausrede für egoistisches oder destruktives Verhalten dienen

• δοῦλοι θεοῦ (douloi theou) = Knechte / Diener Gottes
→ bewusstes Paradox:

Wer Christus angehört, ist innerlich frei – und gerade deshalb in verantwortlicher 
Bindung an Gott.

3. Theologischer Kern

Der Vers enthält eine typische frühchristliche Spannung:

Freiheit – und zugleich Bindung
Freiheit von Angst, Schuld und Selbstrechtfertigung
Bindung an das Gute, an Verantwortung, an Gott

Es geht nicht um Unterwerfung, sondern um eine ethisch reife Freiheit:

• keine Willkürfreiheit („Ich kann tun, was ich will“)
• sondern: Freiheit zum verantwortlichen Handeln

4. Existenzielle Bedeutung (auch für heutiges, aufgeklärtes Denken)

Der Gedanke lässt sich auch ohne schweres Frömmigkeitsvokabular so formulieren:

Echte Freiheit zeigt sich nicht im Egoismus, sondern in der Bereitschaft, sich dem Guten, 
dem Sinnvollen und dem Menschlichen zu verpflichten. Oder philosophisch:

• Freiheit ohne Orientierung wird beliebig
• Freiheit mit innerer Bindung wird tragfähig

Gerade das entspricht sehr gut einem aufgeklärt verantworteten Glaubensverständnis.

© Norbert Rieser Seite 3 / 9

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


5. Kurz zusammengefasst

Der Vers sagt:

Ihr seid innerlich frei – aber missbraucht diese Freiheit nicht für Egoismus, sondern lebt sie 
als verantwortliche Bindung an das Gute (an Gott).

 „Zeitgemäß reflektiert glauben“ trifft mein Anliegen präzise:

Der Mensch steht im Zentrum der Verantwortung (Aufklärung), der Glaube wird nicht aufgegeben, 
sondern bewusst durchdacht, geprüft und existenziell verantwortet.

Hier nun eine ausgearbeitete, sachlich fundierte und zugleich zeitgemäße Gesamtdeutung von   
1 Petr 2,16 – anschlussfähig an mein Denken und Buchprojekt:

1. Petrus 2,16 im Horizont eines zeitgemäß reflektierten Glaubens
„Als Freie – und nicht so, als hättet ihr die Freiheit zum Deckmantel der Bosheit, sondern als 
Menschen, die in verantwortlicher Bindung leben.“

So ließe sich der Vers heute sinngemäß übertragen, ohne seinen Gehalt zu verfälschen.

1. Aufklärung als Ausgangspunkt: Der Mensch im Zentrum der Verantwortung

Die  Aufklärung  hat  den  Menschen  aus  unmündiger  Fremdbestimmung  herausgeführt.  Autonomie,
Gewissensfreiheit  und kritisches Denken wurden zum Maßstab.  Ein zeitgemäß reflektierter  Glaube
nimmt diese Entwicklung nicht als Bedrohung, sondern als Errungenschaft ernst. Der Vers aus dem
1. Petrusbrief lässt sich genau in diesem Sinne lesen: Freiheit bedeutet nicht Willkür, sondern Selbst-
verantwortung. Der Mensch wird nicht zum Objekt göttlicher Befehle degradiert, sondern bleibt han-
delndes Subjekt, das sein Tun verantwortet – vor sich selbst, vor anderen und vor dem, was er als
tragenden Sinn seines Lebens erkennt.

2. Freiheit als reife Freiheit – nicht als Beliebigkeit

Der Text wendet sich gegen eine Haltung, die Freiheit missversteht als:

„Ich darf alles, weil ich frei bin.“

Demgegenüber steht eine reifere Auffassung:

Freiheit bewährt sich darin, dass sie Verantwortung übernimmt.

In zeitgemäßer Sprache bedeutet das:

• Freiheit ohne ethische Orientierung zerstört Vertrauen
• Freiheit ohne Rücksicht führt zu Egoismus
• Freiheit ohne Bindung wird leer

Der Vers beschreibt damit keine religiöse Sondermoral, sondern eine anthropologische Grund-
wahrheit, die auch philosophisch nachvollziehbar bleibt.

© Norbert Rieser Seite 4 / 9

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


3. „Knechte Gottes“ – neu verstanden

Der biblische Ausdruck wirkt heute sperrig und belastet. Ein zeitgemäß reflektierter Zugang fragt daher:

Was ist mit dieser Formulierung gemeint – jenseits von Unterwerfung und Autoritarismus?

Inhaltlich geht es nicht um Fremdbestimmung, sondern um eine innere Haltung:

• Der Mensch erkennt, dass er nicht nur sich selbst verpflichtet ist
• Er ordnet seine Freiheit einem größeren Horizont unter: Wahrheit, Würde, Gerechtigkeit, 

Mitmenschlichkeit, Sinn

Statt „Knecht Gottes“ ließe sich heute sagen:

Ein Mensch, der seine Freiheit in den Dienst des Guten stellt.
Ein Mensch, der sich einem tragenden Sinn verpflichtet weiß.
Ein Mensch, der seine Freiheit nicht egoistisch, sondern relational versteht.

Damit bleibt der Gedanke theologisch anschlussfähig – und zugleich philosophisch verantwortbar.

4. Anschluss an modernes Denken

Dieser Freiheitsbegriff korrespondiert gut mit zentralen Einsichten der Moderne:

• Immanuel Kant: Freiheit bewährt sich in der Selbstbindung an das moralisch Gute.
• Erich Fromm: Reife Freiheit bedeutet nicht „Freiheit von“, sondern „Freiheit zu“ – zur 

Verantwortung.
• Bonhoeffer: Freiheit existiert nur in Verantwortung gegenüber dem Anderen.
• Moderne Ethik: Autonomie und Verantwortung gehören untrennbar zusammen.

Der biblische Vers erscheint so nicht als Relikt einer vormodernen Welt, sondern als unerwartet zeit-
gemäße Einsicht in das Wesen menschlicher Freiheit.

5. Existenzielle Bedeutung heute

Für heutige Menschen – gläubig, suchend oder säkular – lässt sich der Kern des Verses so formu-
lieren: Lebe frei – aber nimm diese Freiheit ernst. Nutze sie nicht zur Selbstrechtfertigung, sondern zur 
Gestaltung eines verantwortlichen Lebens. Wahre Freiheit zeigt sich dort, wo Menschen sich freiwillig 
dem Guten verpflichten. Das ist keine kirchliche Moralformel, sondern eine lebens-praktische 
Orientierung, die in säkularen wie religiösen Kontexten trägt.

6. Zusammenfassung in der Sprache eines zeitgemäß reflektierten Glaubens

Der Vers sagt heute – entkleidet von frommer Rhetorik, aber inhaltlich treu:

Ihr seid freie Menschen. Missbraucht diese Freiheit nicht zur Selbsttäuschung oder zum 
Egoismus. Lebt sie als bewusste Verantwortung – im Dienst am Menschen, an der Würde, 
am Sinn des Lebens. Oder noch knapper: Freiheit wird dort glaubwürdig, wo sie 
Verantwortung übernimmt.

© Norbert Rieser Seite 5 / 9

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Zeitgemäß reflektiert glauben – biblisch verantwortet
Ein Essay über Freiheit, Sinn und geistige Reife in der Gegenwart

Glauben vollzieht sich heute nicht mehr im Schutzraum überlieferter Gewissheiten. Er ereignet sich im
offenen Feld des Denkens, im Spannungsraum zwischen Erfahrung und Zweifel, zwischen Sehnsucht
und Skepsis, zwischen Freiheit und Verantwortung. Der moderne Mensch versteht sich als Subjekt
seiner Weltdeutung. Er kann sich dieser Selbstverantwortung nicht entziehen – und er sollte es auch
nicht. Die Aufklärung hat diese Einsicht unwiderruflich in das geistige Selbstverständnis unserer Kultur
eingeschrieben. Ein zeitgemäß reflektierter Glaube nimmt diese Situation nicht nur hin, sondern bejaht
sie. Er sucht nicht die Rückkehr zu vormodernen Sicherheiten. Er vertraut darauf, dass Glauben dort
Tiefe gewinnt, wo er durchdacht, geprüft und existenziell verantwortet wird. Er versteht sich nicht als
Gehorsam gegenüber Autorität, sondern als bewusste Haltung im Leben. Nicht als Besitz, sondern als
Weg. Gerade in diesem Horizont beginnen biblische Texte neu zu sprechen.

Freiheit bildet den innersten Kern menschlicher Würde. Sie eröffnet den Raum, in dem Denken, Ge-
wissen und Selbstgestaltung möglich werden.  Doch Freiheit  trägt  keine Garantie  in sich. Sie kann
reifen oder entgleisen, vertiefen oder verarmen. Sie kann schöpferisch wirken oder zerstörerisch wer-
den. Deshalb verlangt Freiheit nach Orientierung – nicht als äußere Disziplinierung, sondern als innere
Klärung. Hier berührt ein unscheinbarer Satz aus dem 1. Petrusbrief eine zeitlose Erfahrung:

„Als Freie – und nicht so, als hättet ihr die Freiheit zum Deckmantel der Bosheit.“

Der Text benennt eine Versuchung, die bis heute wirksam bleibt: Freiheit wird instrumentalisiert, miss-
braucht,  pervertiert.  Sie  wird  zur  Rechtfertigung  von  Egoismus,  zur  Abschottung  gegen  Kritik,  zur
Immunisierung gegenüber  Verantwortung.  Der  biblische Gedanke richtet  sich  nicht  gegen Freiheit,
sondern gegen ihre Verflachung. Er verteidigt nicht Ordnung gegen Autonomie, sondern Reife gegen
Beliebigkeit. In dieser Lesart wird der Vers zu einer anthropologischen Einsicht: Freiheit gewinnt Tiefe
nur dort, wo sie sich selbst bindet.

Besonders sperrig erscheint die alte Rede vom „Knecht Gottes“. Ihre Oberfläche stößt ab, ihr Gehalt
verlangt Übersetzung. Wer jedoch den Gedanken freilegt, erkennt eine existentielle Bewegung: Der
Mensch verzichtet darauf, sich selbst zum absoluten Maßstab zu machen. Er ordnet sein Leben nicht
bloß eigenen Interessen unter, sondern stellt es in einen größeren Zusammenhang von Sinn, Würde
und Verantwortung. In heutiger Sprache bedeutet das: Der Mensch entscheidet sich, seine Freiheit
nicht beliebig, sondern bewusst zu leben. Er begreift sich nicht als isoliertes Ich, sondern als Teil eines
Beziehungsgewebes.  Er  erkennt,  dass  das  eigene  Leben  Tiefe  gewinnt,  wo  es  sich  dem  Guten
verpflichtet weiß. Diese Haltung entspringt keiner äußeren Unterordnung, sondern innerer Reife. Sie
erwächst  nicht  aus  Zwang,  sondern  aus  Einsicht.  Der  Glaube  wirkt  hier  nicht  als  Disziplinierung,
sondern als Resonanzraum, in dem sich Orientierung verdichtet. So verstanden verliert der Glaube
seinen autoritären Schatten und gewinnt existenzielle Substanz.

Bemerkenswert  erscheint,  wie  stark  sich  dieser  Freiheitsgedanke  mit  zentralen  Linien  modernen
Denkens  berührt.  Kant  beschreibt  Freiheit  als  Selbstbindung  an  das  moralisch  Erkannte.  Fromm
unterscheidet  zwischen  oberflächlicher  Unabhängigkeit  und  reifer  Freiheit,  die  Verantwortung  ein-
schließt. Bonhoeffer erkennt Freiheit nur dort verwirklicht, wo sie sich dem Anderen zuwendet. Zeit-
genössische Ethik bestätigt, dass Autonomie ohne Rücksichtnahme ihren inneren Maßstab verliert.

Der biblische Impuls erscheint so nicht als Relikt einer überwundenen Welt, sondern als frühe, ver-
dichtete  Reflexion  über  die  Bedingungen  menschlicher  Reife.  Ein  zeitgemäß  reflektierter  Glaube
bewegt sich deshalb nicht im Gegenraum zur Vernunft, sondern im Dialog mit ihr.

Damit verändert sich auch das Verständnis von Glauben selbst. Glauben meint nicht Zustimmung zu
Lehrsätzen, sondern eine Weise, im Leben zu stehen. Er betrifft die Grundhaltung gegenüber Unsicher-
heit, Endlichkeit und Sinnfrage. Er zeigt sich weniger in Bekenntnissen als in Haltungen.

Zeitgemäß reflektiert glauben heißt, mit der eigenen Begrenztheit zu leben, ohne in Zynismus zu ver-
fallen. Es heißt, Vertrauen zu wagen, ohne Gewissheiten zu erzwingen. Es heißt, Orientierung zu su-
chen, ohne das Denken auszuschalten.

© Norbert Rieser Seite 6 / 9

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Es heißt, Bindung einzugehen, ohne Autonomie preiszugeben. Ein solcher Glaube wirkt leise. Er drängt
sich nicht auf. Er argumentiert nicht mit Macht, sondern mit Tiefe. Er sucht keine Absicherung, sondern
Bewährung. Er entfaltet sich nicht in Lautstärke, sondern in Lebenskunst. In diesem Horizont werden
auch biblische Texte neu zugänglich. Sie verlieren ihren Charakter als Vorschriftenkataloge und er-
scheinen als Erfahrungsräume menschlicher Existenz.  Sie sprechen von Angst und Vertrauen,  von
Scheitern und Neubeginn, von Schuld und Verantwortung, von Sehnsucht und Hoffnung. Sie bieten
keine fertigen Antworten, aber sie eröffnen Deutungsräume, in denen sich Menschen selbst begegnen
können.Der Satz aus dem 1. Petrusbrief lässt sich so verdichten: Freiheit verlangt Reife. Reife zeigt
sich in Verantwortung. Verantwortung erwächst aus der Bereitschaft,  sich einem tragenden Sinn zu
verpflichten. Mehr bedarf es nicht.

Zeitgemäß reflektiert glauben bedeutet nicht, den Glauben zu modernisieren, sondern ihn durch die 
Moderne hindurch zu vertiefen. Es bedeutet, dem Menschen zuzutrauen, dass er denken, fragen und 
verantworten kann. Es bedeutet, Glauben nicht gegen Freiheit auszuspielen, sondern ihn als ihre 
Reifung zu begreifen. Glaube wird dabei weder verteidigt noch relativiert. Er wird gelebt. Er bewährt 
sich nicht in Begriffen, sondern in Haltung. Nicht in Lautstärke, sondern in Tiefe. Nicht in Gewissheit, 
sondern in Wahrhaftigkeit. Vielleicht lässt sich dieser Weg in einem Gedanken bündeln:

Reifer Glaube traut Menschen Freiheit zu. Er mutet ihm Verantwortung zu. Und gerade darin bleibt er 
dem biblischen Geist näher, als es jede wortgetreue Wiederholung vermöchte.

Exegese bezeichnet die wissenschaftlich-methodische Auslegung eines Textes, besonders von 
biblischen Texten, aber auch von anderen grundlegenden Schriften (z. B. philosophischen oder 
juristischen).

Kurz gesagt:

Exegese fragt danach, was ein Text ursprünglich sagen wollte – in seinem historischen, 
sprachlichen und kulturellen Kontext.

Zentrale Merkmale der Exegese

• Textanalyse: Grammatik, Wortbedeutungen, Satzbau (z. B. Hebräisch, Griechisch)
• Historischer Kontext: Zeit, Autor, Adressaten, politische und religiöse Situation
• Literarische Form: Gleichnis, Mythos, Poesie, Brief, Gesetzestext usw.
• Vergleich mit anderen Texten: Bibelstellen, außerbiblische Quellen
• Wirkungsgeschichte: Wie wurde der Text im Laufe der Geschichte verstanden?

Beispiel

Exegese zu „Liebe deinen Nächsten wie dich selbst“ fragt etwa:

• Was bedeutete „Nächster“ im antiken Judentum?
• Ist das Gebot ethisch, religiös oder sozial gemeint?
• Wie unterscheidet sich Jesu Verwendung von früheren Traditionen?

© Norbert Rieser Seite 7 / 9

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Was zeigt das Bild konkret?

• Drei Menschen unterschiedlichen Alters
(jung – mittleres Alter – älterer Mensch)
→ steht für Generationen, Erfahrung, Entwicklung, Lebensweg

• Alle sitzen still und nachdenklich beisammen
→ kein Prediger, keine Belehrung, - gemeinsames Nachdenken

• Eine offene Bibel im Vordergrund
→ nicht als „Autorität von oben“, - als Gesprächsgrundlage

• Eine Laterne mit warmem Licht
→ Orientierung, Besonnenheit, inneres Licht – nicht grell, nicht triumphal

• Abendlicht statt dramatisches Sonnenlicht
→ ruhige Atmosphäre, Demut, kein religiöses Pathos

• Der Text im Bild:

zeitgemäß reflektiert glauben
reflektiert – geprüft – existenziell verantwortet

→ mein Programm in schlichter Sprache

Warum passt das zu „zeitgemäß reflektiert glauben“?

Weil das Bild nichts behauptet, sondern eine Haltung zeigt:

© Norbert Rieser Seite 8 / 9

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


• Keine Person „weiß es besser“
• Niemand predigt
• Niemand ist erhoben
• Alle sind Suchende
• Der Text liegt offen, aber wird bedacht
• Glaube erscheint als etwas Gemeinsames, 

Fragendes, Ruhiges, Verantwortetes

Das Bild sagt leise:

Wir sitzen zusammen.
Wir denken nach.
Wir prüfen.
Wir nehmen ernst.
Wir tun so gut wir können.

Das ist der Kern meines Ansatzes.

Was daran bewusst nicht vorkommt

Ebenso wichtig:

• Kein Kreuz im Himmel
• Kein überhöhtes Licht
• Keine Engel
• Keine dramatische Symbolik
• Kein religiöser Kitsch
• Keine heroische Pose

Stattdessen: Menschlichkeit, Nachdenklichkeit, Gemeinschaft, Ernsthaftigkeit.

Das Bild  zeigt  Menschen,  die  ohne Überhöhung,  ohne Predigtton,  ohne religiöse Insze-
nierung  gemeinsam  über  einen  Text  nachdenken  –  und  damit  sichtbar  machen,  was
„zeitgemäß reflektiert glauben“ praktisch bedeutet.

In der Gegenwart verschiebt sich das Selbstverständnis vieler Priester deutlich: weg von der Rolle der
unhinterfragbaren  Autoritätsfigur,  hin  zu  der  eines  geistlichen  Begleiters  auf  Augenhöhe.  Gesell-
schaftliche Pluralität, individuelle Gewissensfreiheit und die Erfahrung religiöser Distanz haben dazu
geführt, dass Menschen weniger Belehrung suchen als Orientierung, Zuhören und Deutungshilfe. 

Priester, die heute als glaubwürdig erlebt werden, verstehen sich daher zunehmend als Seelsorger,
Gesprächspartner und Mitgehende, die den Glauben nicht verordnen, sondern gemeinsam mit anderen
bedenken und verantworten. Damit bleibt das Amt nicht bedeutungslos, doch seine Legitimität gründet
weniger in formaler Autorität als in persönlicher Integrität, theologischer Kompetenz und der Fähigkeit,
Menschen in ihren existenziellen Fragen ernst zu nehmen. 

© Norbert Rieser Seite 9 / 9

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

	Zeitgemäß reflektiert glauben – biblisch verantwortet
	Ein Essay über Freiheit, Selbstverantwortung und geistige Reife
	1. Glauben nach der Aufklärung
	2. Freiheit als Signatur menschlicher Würde
	3. Selbstbindung statt Unterwerfung
	4. Resonanzräume im modernen Denken
	5. Glaube als existentielle Haltung
	6. Die Bibel als Gesprächspartner
	7. Schluss

	1. Kontext des Verses
	2. Sprachliche Schlüsselbegriffe (griechischer Hintergrund)
	3. Theologischer Kern
	4. Existenzielle Bedeutung (auch für heutiges, aufgeklärtes Denken)
	5. Kurz zusammengefasst

	1. Petrus 2,16 im Horizont eines zeitgemäß reflektierten Glaubens
	1. Aufklärung als Ausgangspunkt: Der Mensch im Zentrum der Verantwortung
	2. Freiheit als reife Freiheit – nicht als Beliebigkeit
	3. „Knechte Gottes“ – neu verstanden
	4. Anschluss an modernes Denken
	5. Existenzielle Bedeutung heute
	6. Zusammenfassung in der Sprache eines zeitgemäß reflektierten Glaubens

	Zeitgemäß reflektiert glauben – biblisch verantwortet
	Zentrale Merkmale der Exegese
	Beispiel
	Was zeigt das Bild konkret?
	Warum passt das zu „zeitgemäß reflektiert glauben“?
	Was daran bewusst nicht vorkommt


