Anthropologische Konstanz und kultureller Wandel
Uber menschliche Grundstrukturen - technische Macht - Moglichkeit des Lernens

Die Auseinandersetzung mit 1 Joh 2,16 — in philosophisch-existenzieller Ubersetzung — fiihrt zu einer
Einsicht, die weit Uber diesen einzelnen Text hinausreicht und im Zentrum vieler meiner bisherigen
Arbeiten steht: Der Mensch lebt in einer historischen Welt, die sich standig verandert, doch er selbst
bleibt in seinen inneren Grundspannungen bemerkenswert konstant.

Begehren, Angst, Vergleich, Selbstiberforderung, Sehnsucht nach Anerkennung, Suche nach Sinn,
Bedurfnis nach Verwurzelung — diese Strukturen durchziehen die biblischen Erzahlungen ebenso wie
moderne Biografien, psychologische Fallgeschichten, literarische Selbstbefragungen und gesell-
schaftliche Analysen. Sie bilden gewissermallen die anthropologische Tiefenschicht menschlicher
Existenz.

Da liegt die bleibende Relevanz alter Texte: nicht in ihren historischen Weltbildern, vielmehr in ihrer
Fahigkeit, existentielle Grundmuster mit hoher Prazision wahrzunehmen. Wer sie von ihren mythischen
und dogmatischen Uberformungen I16st und in zeitgemaRe Sprache Ubersetzt, entdeckt keine Fremd-
korper, sondern Spiegelungen eigener Erfahrungen.

Diese Perspektive pragt auch den Ansatz meines zeitgemaR reflektierten Glaubens: nicht als Fest-
halten an Uberlieferten Erklarungssystemen, - als fortgesetzte Auseinandersetzung mit den Grund-
fragen menschlicher Existenz.

Fortschritt der Mittel — Konstanz der inneren Struktur

Unbestreitbar hat sich die Welt verandert. Naturwissenschaft und Technik haben das menschliche
Leben in nahezu allen aulleren Dimensionen revolutioniert: Medizin, Kommunikation, Mobilitat, Infor-
mationszugang, Produktionsweisen, politische Organisation. Der Handlungsspielraum des Menschen
hat sich vervielfacht.

Doch dieser Fortschritt betrifft vor allem die auBeren Bedingungen des Lebens, nicht seine innere
Struktur. Der Mensch kann heute weiter sehen, schneller handeln, tiefer eingreifen — aber er ringt wei-
terhin mit denselben inneren Fragen wie seine Vorfahren: mit Ma® und Mallosigkeit, mit Selbstbild und
Selbsttauschung, mit Freiheit und Abhangigkeit, mit Sinn und Leere.

Diese Diskrepanz pragt den Kern gegenwartiger Existenz: Die technischen Moglichkeiten wachsen
schneller als die Fahigkeit, sie weise, malvoll und verantwortlich zu integrieren.

Philosophisch formuliert: Die instrumentelle Vernunft hat sich in beeindruckender Weise entwickelt.
Die Selbstreflexion des Subjekts bleibt hingegen eine fragile, briichige, mihsam zu erringende Leis-
tung.

Gerade hier setzen viele meiner friheren Arbeiten an: Der Mensch bendtigt keine neuen metaphy-
sischen Systeme, sondern eine vertiefte Selbstklarung, eine ehrlichere Auseinandersetzung mit den
eigenen Motiven, Grenzen und Projektionen. Die Uberlieferten Texte bieten daflir keine fertigen Ant-
worten, aber sie enthalten eine erstaunliche Dichte an Erfahrungswissen Uber Selbstverfehlung und
Selbstuberforderung.

Gegenwartige Gesellschaft als Verstarker anthropologischer Schwachen

Hinzu tritt eine gesellschaftliche Dynamik, die diese anthropologischen Konstanten nicht neutral beglei-
tet, sondern systematisch verstarkt. Was friher individuelle Versuchung war, wird heute strukturell
produziert: Vergleich wird algorithmisch organisiert. Selbstoptimierung wird kulturell normiert. Sichtbar-
keit wird zur sozialen Wahrung. Anerkennung wird quantifiziert. Identitat wird zur permanenten Insze-
nierungsaufgabe. Der Mensch lebt in einer Umgebung, die jene inneren Dynamiken intensiviert, die ihn
ohnehin anfallig machen: Angst vor Bedeutungslosigkeit, Bedurfnis nach Bestatigung, Neigung zur
Selbstiberhohung. Die alten Muster bleiben — ihre Wirksamkeit potenziert sich durch technische
Infrastruktur.

© Norbert Rieser Seite 1/ 17


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

In dieser Perspektive wirkt auch das politische Geschehen unserer Zeit weniger Uberraschend, als es
zunachst erscheinen mag. Phanomene wie Machtinszenierung, Selbstiberhebung, Krankbarkeit,
Machtrausch — in der Gestalt politischer Akteure — sind keine historischen Anomalien, sondern Aus-
druck jener anthropologischen Konstanten, die Uberlieferte Texte bereits beschreiben. Neu ist nicht das
Muster, sondern die Reichweite seiner Folgen.

Technik ersetzt keine Sinnbildung

Angesichts dieser Dynamiken wird deutlich, wie begrenzt der Anspruch rein technischer Losungen
bleibt. Kein technologischer Fortschritt beantwortet die Frage, was ein gelingendes Leben ausmacht.
Keine Innovation nimmt dem Menschen die Auseinandersetzung mit MaRlosigkeit, Macht, Angst, Sinn-
verlust, bis Schuld oder Scheitern ab.

Diese Einsicht bedeutet keine Technikfeindlichkeit. Sie bedeutet begriffliche Nuchternheit: Technik
gestaltet die Mittel des Lebens, nicht den Sinnhorizont. Wird beides verwechselt, der gerat in naiven
Fortschrittsoptimismus oder resignativen Zynismus.

Ein zeitgeman reflektierter Glaube — allgemeiner: eine reflektierte Lebenshaltung — bewegt sich jenseits
beider Extreme. Er rechnet mit menschlicher Begrenztheit, ohne Menschen abzuwerten. Er vertraut auf
Lernfahigkeit, ohne lllusionen Uber automatische Fortschritte.

Moglichkeiten des Lernens: begrenzt, aber real

Hier liegt ein entscheidender Punkt: Die Konstanz anthropologischer Grundmuster bedeutet nicht, dass
Menschen zur Wiederholung verdammt waren. Sie bedeutet, dass Lernen kein automatischer Prozess
ist, sondern eine anspruchsvolle, fragile, stets gefahrdete Leistung.

Menschen kénnen lernen: ihre eigenen Motive durchschauen, Macht reflektieren, Mal} entwickeln,
Verantwortung Ubernehmen, Selbstkorrektur vollziehen.

Das geschieht nicht durch Technik, Moralappelle, ideologische Programme — durch biografische
Erfahrung, Beziehung, Scheitern, Reflexion und auch bewusst reflektierte Selbstarbeit.

Realistische Lernmdglichkeiten zeigen sich, wo Menschen: sich ihrer eigenen Verletzlichkeit stellen,
bereit sind, Kritik auszuhalten, ihre Machtmotive erkennen, nicht jede Krankung externalisieren, Verant-
wortung fur Wirkungen tUbernehmen.

Solche Prozesse lassen sich in einzelnen Menschen beobachten, in Bildungsbiografien, in Therapie-
prozessen, in reflektierten Lebenswegen, - und auch in gesellschaftlichen Entwicklungen erkennen: in
demokratischen Lernprozessen, in wachsender Sensibilitat fir Machtmissbrauch, in zivilgesellschaft-
lichem Engagement.

Die Tatsache, dass einzelne Akteure — auch machtige — sich diesen Lernprozessen entziehen, wider-
legt nicht die Mdglichkeit des Lernens an sich. Sie zeigt lediglich, wie anspruchsvoll und vorausset-
zungsreich er ist.

Personliche Dimension: Warum diese Fragen biografisch unvermeidlich bleiben

Diese Uberlegungen sind nicht nur theoretischer Natur. Sie entsprechen einer biografischen Erfahrung,
die viele teilen durften: dass die eigentlichen Kampfe nicht im AuRen stattfinden, sondern im Inneren.
Dass Erfolg nicht automatisch innere Stimmigkeit erzeugt. Dass Selbstkritik schwerer fallt als Selbst-
rechtfertigung. Dass MalRhalten anspruchsvoller ist als Selbstoptimierung.

Je langer ein Mensch reflektiert lebt, desto deutlicher wird: Die entscheidende Aufgabe besteht nicht
darin, die Welt zu beherrschen, vielmehr sich selbst in ein tragfahiges Verhaltnis zur Welt zu bringen.
Diese Einsicht bildet den roten Faden vieler meiner bisherigen Texte — und sie verbindet philosophische
Reflexion, spirituelle Suche und existenzielle Ehrlichkeit auf naturliche Weise.

© Norbert Rieser Seite 2/ 17


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

Zwischen Realismus und Hoffnung

Die Welt verandert sich rasant. Menschen bleiben in ihren inneren Grundspannungen erstaunlich stabil.
Technik schafft neue Moglichkeiten, aber keine neue Anthropologie. Macht wachst schneller als Mal3.
Sichtbarkeit schneller als Selbstreflexion.

Dennoch bleibt Lernfahigkeit real — begrenzt, verletzlich, immer wieder gefahrdet, aber vorhanden. Sie
zeigt sich dort, wo Menschen bereit sind, sich selbst infrage zu stellen. Sie zeigt sich, wo Verant-
wortung hoher gewichtet wird als Selbstinszenierung. Sie zeigt sich, wo Wahrheit wichtiger bleibt als
Macht.

Bestimmt liegt hier die bleibende Aktualitat jener Uberlieferten Texte, mit denen sich meine Arbeit immer
wieder auseinandersetzt: weniger als Autoritat, mehr als Spiegel. Sie erinnern daran, dass die zentrale
Frage der menschlichen Existenz lautet was menschlich verantwortbar bleibt, dann erst was technisch
mdglich ist. Die entscheidende Herausforderung bleibt — damals wie heute — die Bildung unseres
Males, dann erst die Erweiterung unserer Macht.

Cultural Lag - kulturelle Verzogerung

Der Begriff cultural lag stammt aus der Soziologie (gepragt von William F. Ogburn) und bezeichnet ein
strukturelles Phanomen:

Die materielle und technische Entwicklung einer Gesellschaft schreitet schneller
voran als ihre kulturelle, ethische, rechtliche und psychologische Verarbeitung.

Wir kdnnen etwas schon — aber wir haben noch nicht gelernt, angemessen damit umzugehen.

Die Grundidee
Gesellschaftlicher Wandel geschieht auf zwei Ebenen:

1. Materielle Kultur
Technik, Wissenschaft, Infrastruktur, Medien, Waffen, Medizin, Digitalisierung, KI usw.

2. Nicht-materielle Kultur
Werte, Normen, Moral, Recht, Gewohnheiten, Bildungsprozesse, Selbstverstandnis des
Menschen

Cultural lag bedeutet: Die materielle Kultur entwickelt sich schnell, die ethisch-kulturelle Verar-
beitung hinkt hinterher.

Klassische Beispiele

» Das Auto wurde erfunden —
Verkehrsregeln, Fuhrerschein, Sicherheitsbewusstsein mussten erst mihsam entwickelt werden.

* Soziale Medien existieren —
Psychologische Reife im Umgang mit Vergleich, Selbstdarstellung, Desinformation fehlt oft.

* Medizin kann Leben extrem verlangern —
Gesellschaft ringt noch immer mit Fragen von Wurde, Sterben, Verantwortung.

» Kinstliche Intelligenz wird massiv eingesetzt —
Rechtliche und ethische Rahmen hinken deutlich hinterher.

© Norbert Rieser Seite 3/ 17


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

Zusammenhang zu meiner Anthropologie

Cultural lag passt zu meiner Feststellung: Die Mittel wachsen schneller als das Mal3. Technisch kdnnen
wir enorm viel. Anthropologisch bleiben wir aber:

* verletzlich

* machtaffin
 selbsttauschungsfahig
* begrenzt lernfahig

Das bedeutet: Je grolier die Machtmittel werden, desto gefahrlicher wird der Abstand zwischen Kénnen
und Reife. Deshalb sind demokratische Strukturen, Selbstkritik, ethische Reflexion und kulturelle
Reifung entscheidend.

Cultural Lag und gegenwartige politische Realitat

Auch Phanomene wie Populismus, Machtrausch oder politische Selbstiberhéhung lassen sich so
deuten:

* Machtmittel (Medien, Reichweite, Manipulation) wachsen rapide
» Kulturelle Reife im Umgang mit Macht wachst deutlich langsamer

Das Problem ist nicht nur individueller Charakter, sondern eine strukturelle Verzégerung zwischen:

» technischer Macht
» und menschlicher Malfahigkeit

Philosophisch zugespitzt

Cultural lag bedeutet letztlich: Der Mensch erweitert permanent seine Macht tber die Welt, aber nur
langsam seine Weisheit im Umgang mit sich selbst. Der Fortschritt der Werkzeuge eilt der Reifung des
Menschen davon.

Cultural lag bezeichnet die strukturelle Verzégerung zwischen rasantem technischem und
materiellem Fortschritt einer Gesellschaft und ihrer deutlich langsamer verlaufenden
ethischen, kulturellen und anthropologischen Reifung. Die Mdglichkeiten des Menschen
wachsen schneller als seine Fahigkeit, sie verantwortungsvoll zu integrieren.

ANHANG

EXEGESE ZU 1 JOH 2,16
ANTHROPOLOGISCHE TIEFENSCHARFE EINES BIBLISCHEN TEXTES

Der Vers ,Denn alles, was in der Welt ist, die Lust des Fleisches, die Lust der Augen und das hoffartige
Leben, ist nicht vom Vater, sondern von der Welt* gehdrt zu jenen Texten, die bei oberflachlicher
Lektlre lebensfremd und moralistisch wirken. Erst bei genauerer Betrachtung erschlief3t sich sein
eigentlicher Charakter: Es handelt sich nicht um eine Moralpredigt, sondern um eine prazise Analyse
menschlicher Selbstverhaltnisse.

Der Text richtet sich nicht gegen Korperlichkeit, Lebensfreude oder Weltzugewandtheit. Er richtet sich
gegen eine bestimmte Weise, wie Menschen ihr Leben missverstehen und sich selbst Uberfordern. Der
Begriff ,Welt* bezeichnet kein aueres System, sondern ein inneres Ordnungsprinzip: eine Lebens-
haltung, die sich selbst genlgt, sich selbst begrinden will und sich selbst absolut setzt.

© Norbert Rieser Seite 4 / 17


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

Die sogenannte Lust des Fleisches beschreibt nicht Sexualitat, sondern die Reduktion des Menschen
auf Funktionieren, Bedurfnisbefriedigung und Selbstoptimierung. Der Mensch beginnt, sich selbst wie
ein Projekt zu behandeln, das standig verbessert, kontrolliert und bewertet werden muss. Der Korper
wird zum Maldstab von Wert und Identitat. Dies erzeugt Druck, Enge und innere Unruhe. Die Lust der
Augen bezeichnet eine Form der Wahrnehmung, die nicht mehr offen wahrnimmt, sondern vergleicht,
bewertet, begehrt und besitzen mochte. Sehen wird zu einem Instrument der Selbstbesta-tigung. Wer
standig sieht, wie andere leben, reisen, besitzen oder erscheinen, gerat leicht in einen Zustand
chronischer Unzufriedenheit. Der Text beschreibt eine Struktur der inneren Unruhe, nicht moralische
Schuld.

Das hoffartige Leben schlie8lich meint die existentielle Selbstuberhebung des Ich. Der Mensch versteht
sein Leben als Projekt vollstandiger Selbstkonstruktion. Er glaubt, alles aus sich machen, sich selbst
rechtfertigen und sich selbst tragen zu missen. Scheitern wird zur Bedrohung der eigenen Existenz,
Abhangigkeit zur Schwache, Begrenzung zum Makel. Der Text beschreibt hier prazise eine Form
moderner Selbstuberforderung.

Die entscheidende Pointe des Verses liegt in der Aussage, dass diese Lebensformen nicht aus einer
tragenden Quelle stammen. Es geht nicht um moralische Bewertung, sondern um Herkunft. Der Text
unterscheidet zwischen einem Leben, das aus Angst, Vergleich und Selbstzwang gespeist wird, und
einem Leben, das aus innerer Verwurzelung, Vertrauen und Beziehung wachst. Er fragt nicht, was
erlaubt ist, sondern woraus sich ein Leben nahrt. Diese Analyse beruhrt anthropologische Konstanten.
Sie beschreibt Grundmuster menschlicher Exis-tenz, die sich durch Jahrhunderte hindurch zeigen: die
Versuchung zur Selbstiiberhéhung, die Macht des Vergleichs, die lllusion, sich selbst tragen zu kénnen,
und die daraus entstehende innere Erschopfung.

SELBSTVERSTRICKUNG UND SUNDE - BEGRIFFLICHE KLARUNG

Der Begriff Selbstverstrickung wurde gewahlt, um eine Sprache zu finden, die auch fur Menschen ohne
religiose Vorpragung zuganglich bleibt. Selbstverstrickung beschreibt die Erfahrung, dass Menschen
sich in eigenen Motiven, Angsten, Erwartungen und Selbstbildern verfangen. Sie handeln oft anders,
als sie eigentlich leben moéchten. Sie durchschauen sich selbst nur begrenzt. Sie schaden sich mitunter
selbst, obwohl sie es besser wissen.

Der klassische Sundenbegriff greift tiefer. Sinde meint in biblischer Perspektive nicht primar mora-
lisches Fehlverhalten, sondern eine gestorte Beziehung: zum eigenen Selbst, zu anderen, zur Welt und
zum tragenden Grund des Lebens. Wahrend Selbstverstrickung die Lage beschreibt, deutet der
Sundenbegriff diese Lage relational. Der Mensch ist nicht nur psychologisch verstrickt, sondern
existenziell beziehungsbedurftig und zugleich beziehungsgefahrdet.

In dieser Tiefe kann verstandlich werden, warum der Gedanke der Menschwerdung Gottes flr mich
zentral bleibt. Er bedeutet, dass der Mensch in seiner Gebrochenheit ernst genommen wird. Nicht der
ideale Mensch wird gesucht, sondern der reale. Nicht der moralisch Perfekte, sondern der Verwund-
bare. Der Mensch wird nicht von aul3en korrigiert, sondern von innen her angesprochen. Gerade darin
liegt die Wurdigung des Menschseins.

Gleichzeitig bleibt die Geschichte religidser Institutionen ambivalent. Wahrheit kann verzerrt werden.
Macht kann missbraucht werden. Moral kann zerstorerisch wirken. Diese Ambivalenz relativiert jedoch
nicht die Tiefe der Grundidee, sondern verweist erneut auf die Begrenztheit des Menschen selbst. Auch
das Heilige bleibt dem menschlichen Zugriff ausgesetzt.

ANTHROPOLOGISCHE KONSTANTEN UND TECHNISCHER FORTSCHRITT

Die Auseinandersetzung mit Uberlieferten Texten fuhrt zu einer erntchternden Einsicht: Die aul3eren
Bedingungen des Lebens haben sich radikal verandert, die inneren Grundstrukturen des Menschen
kaum. Der Mensch bleibt anfallig fir Machtmissbrauch, Selbsttduschung, Vergleich, Angst und Uber-
forderung. Technik verandert Mittel, aber nicht automatisch Mal. Naturwissenschaftlicher und
technischer Fortschritt haben Lebensbedingungen verbessert. Sie beant-worten jedoch keine
Sinnfragen. Kein technologischer Fortschritt kann die Frage beantworten, was ein gelungenes Leben
ausmacht. Keine Digitalisierung ersetzt innere Orientierung. Die instrumentelle Vernunft ist gewachsen,
die Selbstreflexion des Subjekts bleibt eine fragile Leistung.

© Norbert Rieser Seite 5/ 17


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

GESELLSCHAFTLICHE ORDNUNG ALS ANTWORT AUF ANTHROPOLOGISCHE BEGRENZUNG

Demokratische Strukturen lassen sich als gesellschaftliche Konsequenz realistischer Anthropologie ver-
stehen. Demokratie beruht nicht auf der Annahme, dass Menschen moralisch Uberlegen seien, son-
dern auf der Einsicht, dass Macht begrenzt werden muss, weil Menschen fehlbar bleiben.

Gewaltenteilung, Rechtsstaat, Pressefreiheit und Checks and Balances sind institutionalisierte Skepsis
gegenuber Macht. Sie beruhen auf der Einsicht, dass gute Absichten nicht genigen. Strukturen
mussen verhindern, dass einzelne zu viel Macht erhalten.

Die Sozialpartnerschaft in Osterreich kann als eine historisch gewachsene Form gesellschaftlicher
Selbstbegrenzung verstanden werden. Sie entstand aus der Einsicht, dass Polarisierung zerstorerisch
wirkt. Sie setzt auf Verhandlung statt Konfrontation, auf Konfliktkultur statt Machtkampf. Sie bleibt
reformbedurftig, aber sie verkdrpert einen wichtigen gesellschaftlichen Lernprozess.

LERNFAHIGKEIT DES MENSCHEN

Die Konstanz anthropologischer Muster bedeutet nicht, dass Lernen unmoglich ware. Menschen
konnen lernen, sich selbst zu reflektieren, Verantwortung zu Ubernehmen, Mal} zu entwickeln und sich
zu korrigieren. Lernen geschieht jedoch nicht automatisch. Es entsteht durch Beziehung, Erfahrung,
Scheitern, Selbsterkenntnis und bewusste Arbeit am eigenen Leben. Gesellschaftlich zeigt sich Lern-
fahigkeit in demokratischen Prozessen, in wachsender Sensibilitdt fir Machtmissbrauch, in zivil-
gesellschaftichem Engagement. Dass einzelne scheitern oder im Machtrausch verharren, widerlegt
nicht die Lernfahigkeit vieler. Es zeigt lediglich, wie anspruchsvoll dieser Prozess bleibt.

TABELLEN ZUR ORIENTIERUNG — SIND NACHFOLGEND AUSGEFUHRT
Tabelle 1: Selbstverstrickung, Siinde und Beziehung

Perspektive: Selbstverstrickung
Beschreibung: psychologisch beschreibend
Ursache: Angst, Vergleich, Pragung
Charakter: diagnostisch

Ziel: Selbsterkenntnis

Perspektive: Sunde
Beschreibung: Beziehungsstorung
Ursache: Verlust der Ausrichtung
Charakter: relational

Ziel: Neuorientierung

Vertiefung:
Der Mensch bleibt ambivalent, aber angesprochen und wurdig.

Tabelle 2: Anthropologische Konstanz und Wandel
Konstant bleiben: Bedirfnis nach Anerkennung, Angst vor Bedeutungslosigkeit, Machtversuchung,
Sinnsuche, Verletzlichkeit. Verandert haben sich: Ausdrucksformen, Technologien, Kommunikations-
formen, gesellschaftliche Strukturen
Tabelle 3: Technik und Existenz

Technik betrifft: Mittel, Geschwindigkeit, Reichweite, Machbarkeit
Existenz betrifft: Sinn, Mal3, Verantwortung, Beziehung, Wurde
Schluss: Mittel wachsen schneller als Mal}

Tabelle 4: Demokratie als Antwort auf Anthropologie

Gewaltenteilung: Machtbegrenzung

Rechtsstaat: Schutz vor Willkur

Pressefreiheit: Transparenz

Checks and Balances: institutionalisierte Skepsis
Zivilgesellschaft: Korrekturfahigkeit

Demokratie ist nicht idealistisch, sondern realistisch.

© Norbert Rieser Seite 6 / 17


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

Tabelle 5: Sozialpartnerschaft Osterreich

Ursprung: Lehre aus Polarisierung
Methode: Verhandlung

Ziel: Stabilitat und sozialer Frieden
Starke: Konsensfahigkeit
Schwache: Reformbedurftigkeit

Tabelle 6: Lernfahigkeit

Individuell: Selbsterkenntnis madglich, aber begrenzt
Biografisch: Lernen aus Krisen mdglich
Gesellschaftlich: Demokratische Korrektur moglich
Politisch: Systeme lernfahig, aber gefahrdet
Ergebnis: Lernen ist moglich, aber nie garantiert

MEIN GESAMTWERK

Ich gehe von einem realistischen Menschenbild aus: Der Mensch bleibt begrenzt, ambivalent und
verletzlich. Lese Uberlieferte Texte nicht moralisch, sondern existenziell, weil sie prazise Menschen-
kenntnis enthalten. Verwende den Begriff Selbstverstrickung, um Anschlussfahigkeit zu schaffen, ohne
die Tiefe des Sundenbegriffs zu verlieren. Halte den Gedanken der Menschwerdung Gottes fur den
spirituellen Kern, weil er die Wirde des Menschen trotz Gebrochenheit betont. Nehme die Irrwege
religidser Geschichte ernst und unterscheide zwischen Kern und Verzerrung. Misstraue einfachen
Weltbildern und setze auf differenzierte Selbstreflexion. Analysiere Gesellschaft realistisch und sehe
Demokratie als institutionalisierte Machtbegrenzung. Erkenne in der Sozialpartnerschaft ein konkretes
Beispiel gesellschaftlicher Lernfahigkeit. Schatze technischen Fortschritt, trenne aber klar zwischen
Machbarkeit und Sinn. Halte Lernen fur moglich, aber nie fur selbstverstandlich. Schreibe nicht, um zu
missionieren, sondern um Wahrnehmung zu scharfen und Denken zu vertiefen. Mein Werk versteht
sich nicht als System, sondern als Weg: Glaubensweg und Weltdeutung im Wandel.

SCHLUSSGEDANKE

Der Mensch bleibt innerlich fragil. Die Welt wird technisch machtig. Lernen bleibt mdglich, aber
anspruchsvoll. Demokratie bleibt notwendig, weil Macht begrenzt werden muss. Die eigentliche Frage
bleibt wofur wir verantwortlich sein wollen, nicht was wir kdnnen.

Klassische Exegese zu 1 Joh 2,16

Anthropologische Tiefenscharfe eines biblischen Textes

,0enn alles, was in der Welt ist — die Lust des Fleisches, die Lust der Augen und das hoffartige Leben —
stammt nicht aus dem tragenden Grund, sondern aus der Welt.“ (1 Joh 2,16, sinngemalf} erschlossen)

Der oft zitierte Vers aus dem 1. Johannesbrief gehort zu jenen Texten, die bei oberflachlicher Lekture
weltfremd, asketisch oder lebensfeindlich wirken. Erst bei genauerem Hinsehen zeigt sich, dass hier
keine moralische Verdammung des Lebens formuliert wird, sondern eine prazise anthropologische
Analyse: eine Beobachtung innerer menschlicher Dynamiken, die bis heute unverandert wirksam
geblieben sind.

Der Text richtet sich nicht gegen Freude, Korperlichkeit oder Weltbezug. Er richtet sich gegen eine be-
stimmte Weise, wie Menschen ihr Leben missverstehen und sich selbst Uberfordern.

1. Historischer Kontext und Grundintention

Der 1. Johannesbrief entstand in einer Situation innerer Verunsicherung frihchristlicher Gemein-
schaften. Es ging weniger um aufRere Bedrohung als um Orientierungsverlust. Der Autor reagiert

© Norbert Rieser Seite 7/ 17


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

darauf nicht mit dogmatischer Systematik, sondern mit existenziellen Unterscheidungskriterien. Die
Frage lautet nicht: Was ist erlaubt? Sondern: Welche Lebenshaltung tragt — und welche fihrt in
innere Verengung? Der Begriff ,Welt“ bezeichnet dabei keine materielle Wirklichkeit und keine
Gesellschaft an sich, sondern ein Lebensprinzip, das sich selbst genugt, sich selbst begrindet und
sich selbst absolut setzt.

2. Die ,,Lust des Fleisches* — Reduktion des Menschen auf Funktionieren

Das griechische Wort sarx (,Fleisch®) bezeichnet hier nicht Korperlichkeit als solche, sondern den Men-
schen, der sich auf seine unmittelbaren Bedurfnisse, Impulse und Selbsterhaltungsstrategien reduziert.
Gemeint ist eine Existenzform, in der das Leben zunehmend zu einem Projekt der Selbstoptimierung,
der Kontrolle und der Bedurfnisbefriedigung wird.

Diese Dynamik wirkt bis heute vertraut: Der Korper wird zum Objekt permanenter Bewertung. Gesund-
heit wird zur Verpflichtung. Leistungsfahigkeit wird mit Selbstwert verwechselt. Attraktivitat wird zur
Voraussetzung sozialer Anerkennung.

Der Text kritisiert nicht den Kérper, sondern die Uberforderung des Kérpers als Sinntriger. Er be-
schreibt eine Lebensform, in der der Mensch sich selbst funktionalisiert und dabei den Zugang zu
innerer Freiheit verliert.

3. Die ,,Lust der Augen*“ — Wahrnehmung als Aneignung

Die ,Augen” stehen fur Wahrnehmung. Doch es geht hier nicht um offenes Wahrnehmen, sondern um
eine Form des Sehens, die sofort vergleicht, bewertet, begehrt und besitzen mdéchte. Wahrnehmung
wird zum Instrument der Selbstbestatigung. Auch hier wirkt der Text gegenwartig: Die permanente
Vergleichskultur, Fixierung auf Sichtbarkeit, Tendenz, das eigene Leben im Spiegel fremder Lebens-
entwlrfe zu beurteilen, die subtile Unzu-friedenheit, die aus permanentem Beobachten anderer
erwachst. Der Mensch sieht mehr denn je — und erlebt dennoch mehr Mangel als Fulle. Der Text
beschreibt nicht moralische Schuld, sondern eine Struktur innerer Unruhe, die aus einer bestimmten
Weise des Wahrnehmens entsteht.

4. Das ,,hoffirtige Leben“ — Uberforderung des Ich

Der dritte Begriff (alazoneia tou biou) trifft den Kern der Analyse. Gemeint ist nicht bloRer Hochmut,
sondern eine existentielle Haltung: das Leben als Projekt vollstandiger Selbstkonstruktion. Das Ich wird
zum letzten Bezugspunkt, zum Planer, Gestalter und Richter der eigenen Existenz.

Typische gegenwartsbezogene Entsprechungen:

— ,Ich muss aus mir etwas machen.”

— ,Mein Leben muss stimmig, erfolgreich, sinnhaft erscheinen.”
— ,Scheitern ist personliches Versagen.*

— ,Abhangigkeit gilt als Schwache.”

Der Mensch versucht, sich selbst zu begrinden, sich selbst zu rechtfertigen und sich selbst zu tragen.
Der Text beschreibt hier prazise eine Form moderner Selbstiuberforderung, die weniger mit Moral als
mit psychologischer und existenzieller Realitat zu tun hat.

5. ,,Nicht vom Vater*“ — Herkunft statt Moral

Die entscheidende Pointe des Textes liegt nicht in moralischer Bewertung, sondern in der Frage der
Herkunft. ,Nicht vom Vater® bedeutet: Diese Lebensformen entspringen nicht einer tragenden Quelle,
sondern einem inneren Zwang zur Selbstbehauptung.

© Norbert Rieser Seite 8 / 17


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

In zeitgemaler Sprache lasst sich das so formulieren: Der Text unterscheidet zwischen einem Leben,
das aus innerer Verwurzelung, Vertrauen und Beziehung wachst — und einem Leben, das aus Selbst-
zwang, Vergleich und Angst gespeist wird. Er fragt nicht: Was ist verboten? Sondern: Woraus nahrt
sich mein Leben?

6. Anthropologische Tragweite

Gerade in dieser Perspektive zeigt sich die bleibende Relevanz des Textes. Er beschreibt keine
historischen Sonderprobleme —  Grundmuster menschlicher Existenz: die Versuchung zur
Selbstliberhéhung, die Verfihrung durch Vergleich, die lllusion, sich selbst tragen zu kdnnen, die
Uberforderung durch Uberzogene Selbstanspriiche. Diese Muster begegnen in antiken Texten, in
mittelalterlicher Mystik, in moderner Psychologie und in gegenwartiger Lebenswelt. Sie erklaren mit,
warum sich Menschen trotz enormer technischer Fort-schritte innerlich oft erschdpft, orientierungslos
oder entfremdet erleben.

7. Exegetische Quintessenz

Richtig verstanden ist 1 Joh 2,16 kein Aufruf zur Weltflucht und keine Abwertung des Lebens. Er ist
eine feinsinnige Analyse menschlicher Selbstverstrickung. Er kritisiert nicht das Leben, sondern
eine Weise, Leben zu fuhren, die sich selbst Uberfordert. Der Text ladt nicht zur Askese, sondern zur
Unterscheidung ein: zwischen Leben, das aus Angst vor Mangel entsteht, und Leben, das aus innerer
Stimmigkeit wachst; zwischen Selbstentwurf als Zwang, und Selbstannahme als Voraussetzung von
Freiheit. Deshalb bleibt seine anthropologische Beobachtung bis heute von Aktualitat.

Anhang: Begriffsklarung
»2Analyse menschlicher Selbstverstrickung“ und der klassische Sindenbegriff

Zwischen anthropologischer Deutung und geistlicher Tiefe

Der Ausdruck ,Analyse menschlicher Selbstverstrickung“ wurde bewusst gewahlt, um einen Zugang zu
eroffnen, der auch fur Menschen ohne religiose Vorpragung nachvollziehbar bleibt. Zugleich stellt sich
die Frage, ob und in welchem Sinn dieser Begriff mit dem traditionellen Siindenbegriff vergleichbar ist.
Die Antwort darauf fallt differenziert aus: Ja — und zugleich geht es um eine entscheidende Vertiefung.

1. Selbstverstrickung als sakular zugangliche Beschreibung

~Selbstverstrickung“ bezeichnet jene Dynamik, die viele Menschen aus eigener Erfahrung kennen:
dass sie sich in eigenen Motiven, Erwartungen, Angsten, Projektionen und Selbstbildern verfangen; sie
oft anders handeln, als sie eigentlich leben mochten; sie ihre Freiheit unterlaufen durch unbewusste
Muster; sie sich selbst schaden, obwohl sie es besser wissen. Dieser Begriff bleibt zunachst anthropo-
logisch und psychologisch offen. Er setzt keine Glaubensannahmen voraus. Er beschreibt einen
Zustand des Menschen, der auch in Philosophie, Tiefenpsychologie und Existenzanalyse breit belegt
ist: Der Mensch ist nicht einfach Herr seiner selbst, sondern in sich widersprichlich, verletzlich, be-
grenzt, oft blind gegenuber den eigenen Motiven. In diesem Sinn Iasst sich Selbstverstrickung als
gegenwartige, vorsichtige und anschlussfahige Umschreibung dessen verstehen, was die biblische
Tradition mit dem Begriff ,Sunde” meint.

2. Der klassische Suindenbegriff — tiefer als Moral

Allerdings greift die Rede von Selbstverstrickung allein noch zu kurz, wenn man die Tiefe des bibli-
schen Siundenverstandnisses ernst nimmt. Sunde bedeutet dort nicht in erster Linie moralisches
Fehlverhalten, sondern eine gestorte Beziehung: — zu sich selbst, zu anderen, zur Welt, und letztlich
zum tragenden Grund des Lebens.

© Norbert Rieser Seite 9/ 17


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

Sunde meint Entfremdung, Verfehlung des eigenen Wesens, Verlust der inneren Ausrichtung. In dieser
Perspektive ist der Mensch nicht nur psychologisch verstrickt, sondern existenziell beziehungs-
bediirftig und beziehungsgefahrdet. Hier berihrt sich die anthropologische Analyse mit einer theolo-
gischen Tiefe: Die biblischen Texte beobachten dieselbe innere Zerrissenheit — aber sie deuten sie als
Ausdruck einer tieferen Trennung, nicht nur als psychologisches, sondern als existenziell-geistliches
Problem.

3. Der entscheidende Unterschied: Die Perspektive der Beziehung

Der Begriff ,Selbstverstrickung® bleibt beschreibend. ,Stinde” bleibt nicht dabei stehen, sondern stellt
den Menschen in eine Beziehung: Er versteht den Menschen als angesprochenes, verantwortliches,
aber auch verletzliches Gegenuber Gottes. Damit verschiebt sich die Perspektive grundlegend:
Der Mensch ist nicht nur jemand, der sich selbst verfehlt, sondern jemand, der in Beziehung gerufen
ist und diese Beziehung zugleich gefahrdet. Hier 6ffnet sich jene Tiefe, die rein philosophische
Anthropologie nicht erreichen kann, ohne sie zu verfehlen.

4. Das Einzigartige: Gott wird Mensch

An diesem Punkt berthrt sich die begriffliche Klarung mit dem, was ich als faszinierend und einzigartig
benenne: der Gedanke, dass Gott Mensch wird. Diese Aussage sprengt jede bloRe Moraltheorie und
jede rein anthropologische Deutung. Sie bedeutet: Der Mensch wird in seiner Verletzlichkeit, in seiner
Verstrickung, in seiner Ambivalenz nicht von auRen korrigiert, sondern von innen her ernst genom-
men. Gott begegnet dem Menschen nicht in Distanz, sondern im Menschsein selbst.

Gerade darin liegt die radikale Wirdigung des Menschen: Nicht der ideale Mensch wird gesucht, son-
dern der reale. Nicht der moralisch Vollkommene, sondern der Verwundbare.Nicht der Starke, sondern
der Bediirftige. Diese Dimension macht den christlichen Glauben — jenseits aller kirchlichen Uber-
formungen — tatsachlich einzigartig: Er interpretiert den Menschen nicht nur als defizitar, sondern
zugleich als unendlich ernst genommen und angesprochen.

5. Die Ambivalenz der Geschichte: Wahrheit und Irrwege

Gleichzeitig gehdrt zur intellektuellen Redlichkeit die Einsicht, dass das, was Menschen aus dieser
Botschaft gemacht haben, oft in Spannung zu ihrem Kern steht. Religidse Systeme kdnnen verengen.
Institutionen konnen Macht missbrauchen. Theologien kdnnen ideologisch erstarren. Moral kann
zerstorerisch wirken, wenn sie sich vom Geist der Menschlichkeit I16st. Diese Ambivalenz relativiert
jedoch nicht den Gehalt der Grundlage, von Glauben. Sie verweist auf eine weitere anthropologische
Konstante: Auch das Heilige bleibt dem menschlichen Zugriff ausgesetzt und kann verzerrt werden.
Dass es Irrwege gibt, spricht weniger gegen die Tiefe als gegen die Begrenztheit des Menschen, der
ihn verwaltet. Deshalb ein reflektierter, zeitgemaler und selbstkritischer Zugang — ein der die geistige
Tiefe ernst nimmt, ohne historische Fehlformen zu verklaren.

6. Personliche und sachliche Quintessenz

Die Rede von Selbstverstrickung und die Rede von Stinde berthren sich, aber sie sind nicht identisch.
Selbstverstrickung beschreibt die menschliche Lage. Der Sundenbegriff deutet diese Lage relational
und existenziell. Die Menschwerdung Gottes schlieRlich antwortet auf diese Lage nicht mit Anklage,
sondern mit Nahe. Darin liegt die bleibende Kraft: Der Mensch wird weder idealisiert noch verworfen.
Er wird in seiner Gebrochenheit gesehen — und dennoch bejaht. Diese Spannung auszuhalten, ohne in
Moralismus oder Beliebigkeit zu verfallen, gehort zu den anspruchsvollsten Aufgaben eines zeitgemal
reflektierten Glaubens. Womadglich liegt gerade darin seine besondere Wirde.

© Norbert Rieser Seite 10/ 17


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

Anhang - Ubersichtstabellen

1. Selbstverstrickung — Sinde — Beziehung

Drei Deutungsebenen im Vergleich

Perspektive

Selbstverstrickung
(anthropologisch)

Siinde (biblisch-

existenziell) Vertiefte Deutung

Grundverstandnis

Der Mensch verstrickt
sich in eigene Muster

Der Mensch lebt in
Entfremdung und
Sehnsucht zugleich

Der Mensch verfehlt
seine Beziehung

Angst, Bedurfnis nach

Verlust der Ausrichtung auf

Zerbrechlichkeit

Ursache Anerkennung, Pragung den tragenden Grund menschlicher Freiheit
Charakter bgschrelpend, relational, existenziell personlich und dialogisch
diagnostisch
Fokus psychologische Dynamik gestorte Beziehung Maglichkeit von Heilung

und Wandlung

Menschenbild

ambivalent, verletzlich

verantwortlich und getragen trotz

angesprochen Gebrochenheit
Konsequenz Selbsterke.nntnls, Umkehr, Neuorientierung Reifung, Verséhnung,
Reflexion Vertrauen
2. Anthropologische Konstanz und historischer Wandel
Bereich Weitgehend konstant Stark verandert
Begehren Wunsch nach Anerkennung Ausdrucksformen (Social Media, Statussymbole)
Angst Angst vor Bedeutungslosigkeit Ausloser (6konomisch, digital, global)
Selbstbild Bedurfnis nach Wert Mafstabe (Sichtbarkeit, Performance)
Macht Versg.chung_ “ur Reichweite technischer und politischer Macht
Selbstuberhdéhung
Sinnsuche Frage nach dem Wozu Deutungsangebote

(Religion, Psychologie, Coaching)

Verletzlichkeit

existentielle Zerbrechlichkeit

gesellschaftliche Schutzmechanismen
(Therapie, Beratung)

3. Technischer Fortschritt vs. existenzielle Reifung

Dimension Technisch-wissenschaftlich Existenziell-menschlich
Wissen enorm gewachsen bleibt begrenzt und perspektivisch
Macht massiv erweitert oft kaum reflektiert
Geschwindigkeit extrem gesteigert innere Reifung bleibt langsam
Steuerbarkeit hoch Selbststeuerung bleibt fragil
Optimierbarkeit technisch gut moglich menschlich nur begrenzt
Verantwortung komplexer geworden nicht automatisch mitgewachsen

Zentrale Einsicht: Mittel wachsen schneller als Mal.

© Norbert Rieser Seite 11 /17



https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

4. Menschwerdung Gottes — Deutungsperspektiven

Lesart Aussage Bedeutung
ThGOIO.Q'SCh Gott wird Mensch Nahe Gottes zum Menschen
klassisch
Existentiell Der Mensch wird in seiner Gebrochenheit Wirde trotz Unvollkommenheit
ernst genommen
Anthropologisch Menschsein wird zum Ort des Gottlichen Aufwertung des Menschlichen
Spirituell Gott begegnet im gelebten Leben Tiefe im Alltag moglich
Kritisch-reflektiert | Die Grundlage Ubersteigt jede kirchliche Form Trennung von Kern

und Missbrauch

5. Wahrheit und Verzerrung religioser Trad

itionen
Ursprung Mogliche Entfaltung Mogliche Verzerrung
Wirde jedes Humanismus, Menschenrechte Moralischer Druck
Menschen
l:Grelhglt des Aufklarung, Verantwortung Dogmatismus
ewissens
Selbstkritik Gewissensbildung Schuldneurose
Bemehung Annahme, Vertrauen Leistungsfrommigkeit
statt Leistung
Wahrheitssuche Dialogfahigkeit Ideologische Verengung
6. Lernfahigkeit des Menschen — realistisch betrachtet
Ebene Was moglich ist Was begrenzt bleibt
o . . vollstandige
Individuell Selbsterkenntnis, Reifung, Umkehr Selbstdurchsichtigkeit
Biografisch Lernen aus Krisen und Scheitern Ruckfall in alte Muster
Gesellschaftlich

Demokratische Lernprozesse

Machtmissbrauch bleibt

moglich
Politisch Korrekturfahigkeit von Systemen Charismatische Verfuhrbarkeit
- : Versuchung zur
Geistig Wachstum an Tiefe und Mafl} Selbstiberhdhung
Kernformel: Lernen ist moglich — aber nie garantiert.
7. Trump zum Beispiel als Gegenbild — und trotzdem Lernhoffnung

Beobachtung Anthropologische Deutung Konsequenz
Machtrausch klassische Selbstliberh6hung bestatigt alte Muster
Krankbarkeit verletztes Selbst psychologisch nachvollziehbar
Inszenierung Suche nach Bestatigung

Polarisierung
Offentliche Reaktion

Angst vor Kontrollverlust

verstarkt durch Medienlogik
gesellschaftlich gefahrlich

Kritik, Widerstand, Reflexion

zeigt Lernfahigkeit anderer

Zentrale Einsicht: Dass einzelne versagen, widerlegt nicht die Lernfahigkeit vieler.

© Norbert Rieser Seite 12/ 17



https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

8. Lebenspraxis: Vom Text zur personlichen Haltung

Frage Unreflektierter Modus Reflektierter Modus
Selbstbild Ich muss genligen Ich darf wachsen
Fehler Bedrohung Lernquelle
Anerkennung existenziell notwendig angenehm, aber nicht konstitutiv
Leistung Malistab des Werts Ausdruck von Maoglichkeiten
Beziehung Mittel zur Bestatigung Raum echter Begegnung
Leben Projekt Weg

Der Mensch bleibt innerlich fragil, die Welt wird technisch machtig, und dennoch bleibt Lernen
madglich — dort, wo Selbstkritik, Beziehung und Mal3 wichtiger werden als Macht, Inszenierung und

Selbstrechtfertigung.

Anhang: Gesellschaftliche Ordnung im Wandel
Anthropologische Konstanten — politische Strukturen — demokratische Lernprozesse

1. Grundstruktur: Menschliche Konstanz - gesellschaftliche Notwendigkeit von Machtbegrenzung

Dimension

Antike und Vormoderne

Moderne Demokratie

Bleibende Einsicht

Menschenbild

Mensch anfallig fur
Machtmissbrauch

Mensch als freies, aber
fehlbares Subjekt

Macht braucht Begrenzung,
unabhangig vom System

Macht

oft personal konzentriert
(Konig, Kaiser, Priester)

institutionell verteilt

Anthropologie erzwingt
institutionelle Kontrolle

Verantwortung

moralisch eingefordert

strukturell abgesichert

Gute Absicht reicht nie
— Struktur ist entscheidend

Gefahr

Tyrannei, Willkir, Gewalt

Populismus,

Die Gefahr andert Form,
nicht Substanz

Machtkonzentration

Kernidee: Demokratie ist kein Idealismus, — eine realistische Antwort auf menschliche Begrenztheit.

2. Demokratie als gesellschaftliche Antwort auf anthropologische Einsicht

Element

Historischer Hintergrund

Funktion

Anthropologische Bedeutung

Gewaltenteilung

Reaktion auf

absolutistische Macht

Macht begrenzen

Niemand soll zu viel
Macht erhalten

gegenseitige

Misstrauen gegenuber Macht

Checks and Entwicklung moderner
Balances Verfassungsstaaten Kontrolle wird institutionalisiert
I Bindung aller Auch Machttrager
Rechtsstaat Schutz vor Willkar .
an Regeln bleiben begrenzt

Pressefreiheit

Aufklarung und Burgerrechte

Offentlichkeit
als Korrektiv

Wahrheit braucht
Transparenz

Zivilgesellschaft

Beteiligung

Gesellschaft kann lernen

Moderne Demokratietheorie

und Korrektur

und korrigieren

Deutung: Demokratische Strukturen setzen nicht auf die moralische Uberlegenheit des Menschen, son-

dern auf seine Fehlbarkeit.

© Norbert Rieser Seite 13/ 17


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

3. Sozialpartnerschaft in Osterreich — historisch gewachsene Form gesellschaftlicher Selbstbegrenzung

Aspekt Sozialpartnerschaft Osterreich Tiefere Bedeutung
Ursprung Nachkrlegsord.nyng, LERre aus Lernprozess aus historischer Katastrophe
Polarisierung
Arbeitnehmer- und Anerkennung legitimer
Akteure . .
Arbeitgebervertretungen Interessengegensatze
Methode Verhandlung statt Konfrontation Konflikt wird kultiviert, nicht eskaliert
Ziel Sozialer Frieden, Stabilitat MafRhalten statt Machtkampf
Starke Konsensfahigkeit Ausdruck gesellschaftlicher Reife
Schwache Tragheit, Intransparenz Jede Struktur bleibt reformbedurftig

Anthropologisch gelesen: Sozialpartnerschaft ist institutionalisierte Einsicht in menschliche Begrenzt-
heit und Interessengebundenheit.

4. Gesellschaftliche Lernfahigkeit — realistisch beurteilt

Ebene Friher Heute Lernfortschritt erkennbar?
Gewalt Selbstverstapdllches geachtet_ 'm Ja — rechtlich und moralisch
Machtmittel Innerstaatlichen
N . . Ja — trotz
Menschenwirde Standesabhangig universeller Anspruch
unvollkommener Umsetzung
Mitsprache Elite vorbehalten allgemeines Wahlrecht Ja — strukturell verankert
" oy legitimer Teil der Ja — institutionell
Machikritik gefahrlich Offentlichkeit geschiitzt
Selbstreflexion selten &ffentlich Bestandteil politischer Teilweise - abhangig
Kultur von Bildung

Populismus

immer vorhanden medial potenziert

Risiko gestiegen,
Bewusstsein aber auch

Ergebnis: Gesellschaften sind lernfahig — aber Lernen bleibt fragil und reversibel.

5. Gegenwartsbezug: Machtrausch und demokratische Resilienz

Phanomen

Beispielhafte Erscheinung

Was wird sichtbar

Was wird ebenso sichtbar

Machtinszenierung

autoritare
FUhrungspersonlichkeiten

alte anthropologische
Muster

kritische Offentlichkeit wachst

Polarisierung

mediale Spaltung

emotionale
Manipulierbarkeit

gesteigerte Sensibilitat vieler

Krankungspolitik

narzisstische Fuhrungsstile

psychologische

demokratische

Tiefenstruktur Abwehrmechanismen greifen
Angriffe auf Delegitimierung von Gefahr real Widerstand demokratischer
Institutionen Gerichten, Presse Strukturen real
Machtrausch politische Selbstiberhéhung anthropologisch gesellschaftliche

altbekannt

Kritikfahigkeit bleibt aktiv

Zentrale Einsicht: Dass einzelne scheitern, zeigt die anthropologische Konstanz. Dass Institutionen und
viele Menschen widersprechen, zeigt gesellschaftliche Lernfahigkeit.

© Norbert Rieser Seite 14 / 17



https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

6. Philosophisch-gesellschaftliche Quintessenz

Ebene Einsicht
Anthropologisch Der Mensch bleibt anfallig fir Machtmissbrauch
Politisch Demokratie ist strukturell organisierte Skepsis
Gesellschaftlich Lernprozesse sind maoglich, aber nicht automatisch
Historisch Fortschritt besteht in Strukturen, nicht in Moral
Gegenwirtig Wachsamkeit blgibt notwepdig,
Hoffnung bleibt berechtigt

Gesamtaussage

Demokratie beruht nicht auf einem optimistischen Menschenbild, sondern auf einem
realistischen. Sie rechnet mit menschlicher Begrenztheit und Ubersetzt diese Einsicht in
institutionelle Begrenzung von Macht. Ihre Starke liegt nicht in moralischer Uberlegenheit,
sondern in der Fahigkeit zur Korrektur. Dass Machtrausch existiert, bestatigt die anthropo-
logische Diagnose. Dass er kritisiert, begrenzt und Ooffentlich reflektiert wird, zeigt:
Gesellschaften sind lernfahig.

Ubersicht meines Denk- und Arbeitszusammenhangs

Mein Meine zentrale Bedeutung
Ebene . . Wozu das flihrt fir mein
Ausgangspunkt Einsicht
Gesamtwerk
Ich beobachte, dass .
Menschen sich uUber Dgr Me.nSCh bl?'bt Realismus statt Fundament
. ! innerlich fragil, .. )
Anthropologie Jahrtausende in . Idealisierung aller weiteren
e ambivalent, -
ahnlichen Mustern des Menschen Uberlegungen
. begrenzt
verstricken
) Bei zeitgemalier
E Uberlieferte Texte | Deutung zeigen Exegese als Brucke
xegese ik s chst ) . th logisch ischen Bibel
(1 Joh 2,16) wirken zunachs sie prazise anthropologische| zwischen Bibe
’ fremd Menschen- Tiefenanalyse und Gegenwart
kenntnis
Selbstver- )
Ich suche eine strickung Anschluss- Offnung
. Sprache jenseits beschreibt . o theologischer
Selbstverstrickung \ -y fahigkeit fur ). )
__morallscher realistisch sakulare Leser Inr_)alte flr breite
Uberforderung menschliche Offentlichkeit
Dynamiken
Sundg , Vertiefung der Vert?lndung
. , meint primar zwischen
. . Klassischer Begriff . anthropolo- .
Siundenbegriff : Beziehungs- : Psychologie,
oft missverstanden N > gischen ;
storung, nicht Di Existenz und
; iagnose .
Moralismus Theologie
. Der Mensch .
Menschwerdung DIGS? Gr_undlage wird in seiner Wurde des Spiritueller Kern
bleibt fiir mich zentral . Menschen trotz .
Gottes g Gebrochenheit : meines Werkes
und faszinierend Ambivalenz
ernst genommen
Wahrheit "
Ambivalenz IS:: dn\elzrn;:rlrrur\r':'egf kann durch LoK;IItilts'é(’EZ?att Reflektierte
religioser Geschichte 9 Institutionen y Glaubenshaltung

ernst

verfalscht werden

© Norbert Rieser Seite 15/ 17

naive Apologie



https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

Bedeutung

Ebene LG Mem_e zgntrale Wozu das fiihrt fur mein
Ausgangspunkt Einsicht
Gesamtwerk
Fortschritt : .
Philosophische Ich traue einfachen der Mittel vorrang von Ph|Io§oph|sches
. . ) . Selbstreflexion Ruckgrat
Perspektive Weltbildern nicht ersetzt keine : .
N vor Ideologie meines Ansatzes
Selbstklarung
Gegenwart Gesellschaftliche| Gesellschafts-
Gesellschafts- lh tl)eobaqhte Macht, verstarkt alte Strukturen kritische
nszenierung, . - . .
analyse " menschliche mussen Macht Dimension
Polarisierung ; s
Schwachen begrenzen meines Werkes
, Demokratie Checks and Politisch-ethische
. Ich sehe Demokratie | . .~ . .
Demokratie- O o institutionalisiert Balances als Konsequenz
” . nicht idealistisch, } . .
verstandnis sondern realistisch Misstrauen anthropologische meiner
gegenuber Macht, Notwendigkeit Anthropologie
Sie verkorpert e o "
Sozialpartnerschaft | Ich erkenne ihren kulturell Kontliktfahigkeit |Konkretes B?'Sp'el
2 . e L statt gesellschaftlicher
(Osterreich) historischen Wert eingeubtes L N
Polarisierung Lernfahigkeit
Malhalten
; , Klare Trennung Schutz
Technik und Ich_schatze __Technlk_ von Machbarkeit vor
. naturwissenschaft- | verandert Mittel, .
Fortschritt : : . . und technokratischem
lichen Fortschritt nicht Sinn .
Verantwortung Weltbild
Lernfahigkeit Ich sehe Scheitern méelzgﬁnalzzr Hoffnung Realistischer
des Menschen — aber auch Reifung gien, ohne lllusion Humanismus

nie garantiert

Gegenwart lch nehme Sie bestatigen Wachsamkeit | Aktualitatsbezug
destruktive alte )
(z. B. Machtrausch . . statt meines
cos Entwicklungen anthropologische : .
politischer Akteure) Resignation Denkens
ernst Muster
T lch kenne Die eigentliche | Bescheidenheit Authentizitat
Personliche Selbstverstrickung . : . .
. . . Arbeit geschieht | statt moralische meines
Dimension aus eigener . - . .
im Inneren Uberlegenheit Schreibens
Erfahrung
Ich will weder Ich will Denken
Ziel meines L Verstandigung, vertiefen, Grundhaltung
. missionieren ) .
Schreibens o Tiefe, Wahrnehmung | all meiner Werke
noch relativieren . . -
Differenzierung scharfen
Zwischen Glaube, Kein System, L ~Glaubensweg
) ) : Orientierung und Weltdeutung
Gesamtbewegung Philosophie und sondern ein Weg . «
: . ohne Zwang im Wandel
Lebenspraxis der Klarung : :
als Leitmotiv

Ich gehe von einem realistischen Menschenbild aus: Der Mensch bleibt begrenzt, verletzlich,
verfiihrbar — und doch lernfahig. Uberlieferte Texte verlieren ihre Fremdheit, wenn man sie
nicht moralisch, sondern existenziell liest. Fortschritt betrifft unsere Mittel, nicht unsere
innere Reife. Demokratie, Selbstkritik und Machtbegrenzung entstehen nicht aus Idealismus,
sondern aus anthropologischer Nuchternheit. Und im Bewusstsein menschlicher Begrenzt-
heit gewinnt der Gedanke an die Wurde des Menschen — bis hin zur biblischen ,Offen-
barung® der Menschwerdung Gottes — seine eigentliche Tiefe.

© Norbert Rieser Seite 16/ 17



https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

Bilddeutung: Ein Lernbild der Hoffnung in einer ambivalenten Gegenwart

Das Bild zeigt keinen idealisierten Ort, sondern einen symbolischen Erfahrungsraum: Menschen
unterschiedlichen Alters sitzen um einen gewachsenen Baum, in dessen Stamm ein offenes Buch
leuchtet. Der Baum steht flir gewachsenes Leben, fur Zeit, Erfahrung, Widerstandskraft und Verwur-
zelung. Er ist nicht gemacht, sondern geworden — wie menschliche Reifung selbst.

Das Buch im Inneren des Baumes verweist auf Erkenntnis, Tradition, Weitergabe von Erfahrung. Es ist
kein dogmatisches Lehrbuch, sondern ein offener Text: ein Sinnbild daflir, dass Lernen nie abge-
schlossen ist und dass jede Generation neu verstehen muss, was ihr Uberliefert wurde.

Die Menschen im Bild sind nicht belehrt, sondern suchend. Sie lesen, beobachten, diskutieren, hdren
zu. Lernen erscheint hier nicht als Belehrung von oben, sondern als gemeinsamer Prozess. Wissen
entsteht im Miteinander, im Gesprach, in der Aufmerksamkeit flireinander und fir die Welt.

Uber dem Baum schweben Symbole menschlicher Méglichkeiten: Technik, Natur, Musik, Hoffnung,
Verantwortung fir die Erde. Sie stehen fir die Errungenschaften unserer Zeit, aber auch fir ihre
Ambivalenz. Sie erinnern daran, dass Fortschritt nicht nur Chancen eroffnet, sondern auch Verant-
wortung fordert.

In der Mitte des Lichtes, klein und nicht dominierend, erscheint ein Kreuz. Es ist kein Herrschafts-
zeichen, sondern ein leiser Hinweis: auf die Dimension von Vertrauen, auf die Erfahrung von Tragfa-
higkeit jenseits bloRer Machbarkeit, auf die Wirde des Menschen auch dort, wo er scheitert. Es drangt
sich nicht auf, sondern bleibt Angebot zur Deutung.

Im Hintergrund verbinden sich Natur und moderne Welt: Windrader, Stadt, Technik. Die Szene wirkt
weder nostalgisch noch euphorisch. Sie vermittelt keine naive Zukunftsgewissheit, sondern eine
Haltung: Trotz globaler Unsicherheit, trotz Machtverschiebungen, trotz erkennbarer Fehlbarkeit des
Menschen bleibt Lernen moglich. Orientierung bleibt méglich. Hoffnung bleibt mdglich.

Das Bild erzahlt damit von einer Haltung, nicht von einer Ideologie: von Wachheit statt Resignation,
Reflexion statt Zynismus, Verantwortung statt Rlickzug, Vertrauen ohne Verdrangung der Ambivalenz.

Es ist ein Bild fur eine Haltung, die aus den Aufbruchsimpulsen friherer Jahrzehnte gelernt hat, ohne
deren Naivitat zu wiederholen — und die dennoch daran festhalt, dass menschliche Reifung, gesell-
schaftliches Lernen und geistige Vertiefung mdglich bleiben.

© Norbert Rieser Seite 17 /17


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

	Anthropologische Konstanz und kultureller Wandel
	Über menschliche Grundstrukturen - technische Macht - Möglichkeit des Lernens
	Fortschritt der Mittel – Konstanz der inneren Struktur
	Gegenwärtige Gesellschaft als Verstärker anthropologischer Schwächen
	Technik ersetzt keine Sinnbildung
	Möglichkeiten des Lernens: begrenzt, aber real
	Persönliche Dimension: Warum diese Fragen biografisch unvermeidlich bleiben
	Zwischen Realismus und Hoffnung

	Cultural Lag - kulturelle Verzögerung
	Die Grundidee
	Klassische Beispiele
	Zusammenhang zu meiner Anthropologie
	Cultural Lag und gegenwärtige politische Realität
	Philosophisch zugespitzt
	Klassische Exegese zu 1 Joh 2,16
	Anthropologische Tiefenschärfe eines biblischen Textes
	1. Historischer Kontext und Grundintention
	2. Die „Lust des Fleisches“ – Reduktion des Menschen auf Funktionieren
	3. Die „Lust der Augen“ – Wahrnehmung als Aneignung
	4. Das „hoffärtige Leben“ – Überforderung des Ich
	5. „Nicht vom Vater“ – Herkunft statt Moral
	6. Anthropologische Tragweite
	7. Exegetische Quintessenz

	Anhang: Begriffsklärung
	„Analyse menschlicher Selbstverstrickung“ und der klassische Sündenbegriff
	Zwischen anthropologischer Deutung und geistlicher Tiefe
	1. Selbstverstrickung als säkular zugängliche Beschreibung
	2. Der klassische Sündenbegriff – tiefer als Moral
	3. Der entscheidende Unterschied: Die Perspektive der Beziehung
	4. Das Einzigartige: Gott wird Mensch
	5. Die Ambivalenz der Geschichte: Wahrheit und Irrwege
	6. Persönliche und sachliche Quintessenz

	Anhang - Übersichtstabellen
	1. Selbstverstrickung – Sünde – Beziehung
	Drei Deutungsebenen im Vergleich

	2. Anthropologische Konstanz und historischer Wandel
	3. Technischer Fortschritt vs. existenzielle Reifung
	4. Menschwerdung Gottes – Deutungsperspektiven
	5. Wahrheit und Verzerrung religiöser Traditionen
	6. Lernfähigkeit des Menschen – realistisch betrachtet
	7. Trump zum Beispiel als Gegenbild – und trotzdem Lernhoffnung
	8. Lebenspraxis: Vom Text zur persönlichen Haltung
	Anhang: Gesellschaftliche Ordnung im Wandel
	Anthropologische Konstanten – politische Strukturen – demokratische Lernprozesse
	1. Grundstruktur: Menschliche Konstanz - gesellschaftliche Notwendigkeit von Machtbegrenzung
	2. Demokratie als gesellschaftliche Antwort auf anthropologische Einsicht
	3. Sozialpartnerschaft in Österreich – historisch gewachsene Form gesellschaftlicher Selbstbegrenzung
	4. Gesellschaftliche Lernfähigkeit – realistisch beurteilt
	5. Gegenwartsbezug: Machtrausch und demokratische Resilienz
	6. Philosophisch-gesellschaftliche Quintessenz

	Gesamtaussage
	Übersicht meines Denk- und Arbeitszusammenhangs

