
Philosophische Richtungsanalyse heute
Orientierung zwischen Wahrheit, Wissen und Verantwortung

Inhaltsübersicht
1. Ausgangspunkt und Ziel der Richtungsanalyse
2. Warum Menschen Orientierung brauchen
3. Klassische philosophische Grundrichtungen
4. Zentrale Fragestellungen der Richtungsanalyse
5. Was an der Richtungsanalyse 1.0 heute trägt
6. Wo sie an Grenzen stößt
7. Richtungsanalyse 2.0 als zeitgemäße Weiterführung
8. Zusammenfassung und Quintessenz
9. Tabelle: Philosophische Richtungen und Leitfragen

1. Ausgangspunkt und Ziel der Richtungsanalyse
Philosophische Richtungsanalyse dient nicht der Wissensanhäufung, sondern der Orientierung. Sie 
fragt nicht zuerst, was wahr ist, sondern wie Menschen denken, entscheiden und handeln, wenn 
unterschiedliche Deutungen der Wirklichkeit nebeneinanderstehen.

Bereits die klassische Richtungsanalyse, wie sie etwa bei Wieser und Rauter entfaltet wurde, hatte 
einen propädeutischen Charakter: Sie sollte helfen, Denkstile zu erkennen, einzuordnen und kritisch zu
prüfen. Dieses Ziel ist bis heute gültig.

2. Warum Menschen Orientierung brauchen
Menschen stehen nicht nur vor Wissensfragen, sondern vor Lebensfragen:

Was kann ich wissen?
Worauf kann ich vertrauen?
Was soll ich tun?
Was trägt mein Leben?

Philosophie wird dort relevant, wo diese Fragen nicht mehr automatisch durch Tradition, Autorität oder 
Gewohnheit beantwortet werden.

3. Klassische philosophische Grundrichtungen
Die klassische Richtungsanalyse unterscheidet Denkformen danach, ob sie Wirklichkeit, Erkenntnis 
oder Sinn in den Mittelpunkt stellen.

Diese Richtungen sind keine Gegensätze, sondern unterschiedliche Zugänge zur Wirklichkeit.

4. Zentrale Fragestellungen der Richtungsanalyse
Die Richtungsanalyse ordnet philosophisches Denken entlang grundlegender Fragen:

Erkenntnisfrage
Geht Wahrheit von der Wirklichkeit aus oder vom erkennenden Subjekt?

Wirklichkeitsfrage
Ist Wirklichkeit objektiv gegeben oder abhängig von Deutung?

Sinnfrage
Ist Sinn vorgegeben oder wird er erschlossen?

Handlungsfrage
Folgt Handeln aus Wahrheit, aus Normen oder aus Verantwortung?

© Norbert Rieser Seite 1 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


5. Was an der Richtungsanalyse 1.0 heute trägt
Die klassische Richtungsanalyse bleibt wertvoll, weil sie:

Denkhaltungen unterscheidet, ohne sie zu verabsolutieren
Bewusstsein für Voraussetzungen schafft
Dogmatisierung verhindert
Orientierung ohne Bevormundung ermöglicht

Gerade für Glaubenskontexte ist dies wichtig: Richtungsanalyse schützt davor, eigene Überzeugungen 
unreflektiert zu verabsolutieren.

6. Wo sie an Grenzen stößt
Die klassische Richtungsanalyse bleibt oft auf der Ebene der Theorie stehen. Sie zeigt, wie gedacht 
wird, sagt aber wenig darüber, wie entschieden werden kann, wenn: mehrere Deutungen plausibel sind
Werte kollidieren,  Wissen unvollständig bleibt

Hier entsteht der Bedarf nach einer Weiterführung.

7. Richtungsanalyse 2.0 als zeitgemäße Weiterführung
Richtungsanalyse 2.0 verschiebt den Fokus:

von Weltbildern zu Entscheidungsprozessen von Wahrheitssystemen zu Urteilskompetenz von Theorie 
zu Praxis

Sie fragt nicht mehr: Welche Richtung ist richtig? Sondern:
Wie gehe ich verantwortlich mit unterschiedlichen Richtungen um?

8. Zusammenfassung und Quintessenz

Philosophische Richtungsanalyse bleibt ein unverzichtbares Orientierungsinstrument.
Sie muss jedoch ergänzt werden durch eine praxisnahe Form der Urteilsbildung.

Diese Ergänzung leistet der Weisheitskompass.

9. Tabelle: Philosophische Richtungen und Leitfragen

Richtung Leitfrage Stärke Grenze
Realismus Was ist wirklich? Wirklichkeitsnähe Blind für Perspektiven

Rationalismus Was ist vernünftig? Klarheit Abstraktion
Empirismus Was ist erfahrbar? Bodenhaftung Fragmentierung
Idealismus Was ist sinnvoll? Sinnhorizont Wirklichkeitsverlust

Kritische Philosophie Was können wir wissen? Selbstbegrenzung Entscheidungshemmung

© Norbert Rieser Seite 2 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Vertiefende Anhänge
Begründungen für interessierte Leser

Philosophische Richtungsanalyse 1.0 und 2.0 
meine Einordnung und Weiterentwicklung

Vorbemerkung 

Wenn ich auf die klassische Philosophische Richtungsanalyse zurückblicke, dann tue ich das mit 
Respekt – aber auch mit kritischer Distanz. Meine Frage lautet nicht: War das richtig oder falsch?, 
sondern: Was trägt heute noch – und was nicht mehr? Diese Unterscheidung ist entscheidend für 
meine Arbeit am Weisheitskompass, für eine zeitgemäß reflektierte (evangelische) Hermeneutik 
sowie als Aufzeigen für Museumspädagogik und Bildungsarbeit, die Menschen heute erreicht.

1. Herkunft und Geist der Richtungsanalyse 1.0 – meine Einordnung

Ich erkenne die Richtungsanalyse 1.0 klar als Produkt des mitteleuropäischen Nachkriegsdenkens 
(ca. 1950–1975). Sie ist geprägt durch:

• die Nähe zur kritischen Rationalität
• eine psychologisch beeinflusste Philosophie
• ein starkes systematisches Ordnungsbedürfnis
• eine bewusste Abgrenzung gegen Irrationalismus, I

deologie und metaphysische Überdehnung

Typisch erscheint mir dabei:

• die Reduktion philosophischer Positionen 
auf Grundoperationen des Denkens

• die Annahme, philosophische Richtungen ließen sich 
als Kombination bevorzugter Denkhaltungen verstehen

• ein klarer pädagogischer Impuls: Übersicht, Ordnung, Lernbarkeit

Mein Fazit:  Ich  lese dieses Modell  nicht  als  zeitlos,  sondern  als  Ausdruck einer  Epoche philo-
sophischer Selbstvergewisserung.

2. Was ich daran weiterhin für tragfähig halte

2.1 Bevorzugte Denkoperationen

Ich schätze die Grundidee als für weiterhin fruchtbar, dass Philosophien unterschiedliche methodische
und existenzielle Präferenzen ausbilden, etwa:

• kritisch ↔ spekulativ
• empirisch ↔ konstruktiv
• logisch ↔ dialektisch
• erkenntnis- ↔ sinn- und wertorientiert

Diese Spannungen begegnen mir heute wieder in:

• Wissenschaftstheorie
• Hermeneutik
• Perspektivismus und Pluralismus
• interdisziplinären Metamodellen

Für mich bleibt das ein brauchbares heuristisches Raster.

© Norbert Rieser Seite 3 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


2.2 Kombinationslogik statt Reinformen

Besonders zeitgemäß erscheint mir die Einsicht, dass reale Denkpositionen Mischformen sind:

• kein reiner Rationalismus
• kein reiner Empirismus
• keine reine Metaphysik

Heute spreche ich hier von:

• hybriden Denkformen
• methodischem Pluralismus
• transdisziplinären Zugängen

In diesem Punkt war das Modell seiner Zeit voraus.

3. Wo ich das Modell heute für überholt halte

3.1 Psychologisierung philosophischer Richtungen

Die Zuordnung philosophischer Positionen zu psychischen Grundphänomenen (Denken – Fühlen – 
Wollen) halte ich heute für problematisch:

• zu essentialistisch
• zu individualpsychologisch
• zu wenig sozial-, sprach- und machttheoretisch

Moderne Philosophie fragt nach Diskursen, Kontexten, Macht und Sprache – nicht primär nach 
innerpsychischen Dispositionen.

3.2 Kanonische Verengung

Aus heutiger Sicht fehlen zentrale Strömungen nahezu vollständig:

• feministische Philosophie
• postkoloniale Theorie
• Poststrukturalismus
• neuere Pragmatismen
• Technik-, Medien- und Umweltphilosophie

Das Modell bildet die Gegenwart nicht mehr ab.

3.3 Normative Schlagseite

Ich erkenne eine implizite Wertung:

• Rationalität gilt als überlegen
• Spekulation als verdächtig
• Metaphysik als problematisch
• Religion als psychologisch erklärbar

Das entspricht dem reflektierten Geist nach 1945, nicht dem heutigen pluralistischen Diskurs. Heute 
würde ich diese Normativität selbst zum Thema machen.

© Norbert Rieser Seite 4 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


4. Wissenschaft oder Ordnungskunst? – mein Gesamturteil

Als Wissenschaft:
nicht mehr Stand der Forschung

Als Ordnungskunst:
klar, didaktisch stark, dialogfähig

Ich nutze dieses Modell daher nicht als Abbild der Wirklichkeit, sondern als historisches 
Orientierungsdiagramm.

5. Übergang zur Richtungsanalyse 2.0 – meine Grundentscheidung

Von Richtungen zu Orientierungsweisen

Ich gehe bewusst weg von festen Ismen. Philosophisches Denken erscheint mir heute:

• prozessual
• hybrid
• situationsabhängig
• dialogisch

Darum spreche ich in der Richtungsanalyse 2.0 von Orientierungsweisen, nicht von Richtungen.

6. Philosophische Richtungsanalyse 2.0 – systematisch entfaltet

6.1 Vier Grundachsen der Orientierung

Achse Leitfrage Beschreibung
Erkenntnis Was kann ich wissen? Fakten, Modelle, Wissenschaft, Grenzen des Wissens
Wirklichkeit Was ist der Fall? Kontext, Situation, Macht, soziale Realität

Sinn Wozu handeln wir? Werte, Deutung, Hoffnung, Zielrichtung
Urteilskraft Was ist jetzt verantwortlich? Abwägen, Entscheiden, Tragen der Folgen

Diese Achsen sind gleichrangig, spannungsvoll und kombinierbar.

7. Verschränkung mit dem Weisheitskompass

Der Weisheitskompass ist für mich die praxisorientierte Umsetzung der Richtungsanalyse 2.0.

Richtungsanalyse 2.0 Weisheitskompass
Orientierungsachsen Entscheidungsfelder

Theorie-Rahmen Praxis-Instrument
Reflexion Anwendung
Analyse Verantwortung

Die Richtungsanalyse klärt, wo wir stehen. Der Weisheitskompass hilft, wie wir gehen.

© Norbert Rieser Seite 5 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


8. Didaktische Aufbereitung

8.1 Museumspädagogik Vorschlag

• Einstieg: „Warum gibt es keine einfachen Antworten?“
• Visualisierung der vier Achsen
• Besucherfrage: Welche Perspektive vergesse ich oft?

8.2 Gemeinde

• Alltagssituationen (Familie, Konflikt, Verantwortung)
• Vier Fragen statt fertiger Antworten
• Betonung: Glaube ersetzt Urteilskraft nicht – er trägt sie

8.3 Bildungsarbeit

• Arbeit mit Fallbeispielen
• Gruppen vergleichen Perspektiven
• Ziel: dialogische Urteilskompetenz

9. Zusammenfassung

Ich verstehe die Richtungsanalyse 1.0 als kluges historisches Ordnungssystem – nicht als heutige
Philosophie. Mit der Richtungsanalyse 2.0 versuche ich, Pluralität, Verantwortung und Lebenspraxis
zusammenzuführen. Der Weisheitskompass ist dabei kein Ersatz für Philosophie, Ethik oder Glauben,
sondern  ein  Orientierungsinstrument,  das  Menschen  befähigt,  bewusst,  verantwortlich  und
glaubwürdig zu handeln.

Kurzfassung für traditionell evangelische Leser

Der Weisheitskompass ersetzt weder Bibel noch Glauben. Er will auch keine neue Lehre sein. Er 
hilft, wo die Bibel keine fertigen Antworten gibt – so wie im echten Leben oft. Christlicher Glaube 
nimmt die Verantwortung nicht ab. Er stellt uns vielmehr in die Verantwortung – vor Gott und vor den 
Menschen.

Der Weisheitskompass stellt deshalb vier einfache Fragen:

1. Wozu handeln wir? (Sinn)
2. Was ist wirklich der Fall? (Wirklichkeit)
3. Was wissen wir – und was nicht? (Wissen)
4. Was können wir jetzt verantworten? (Urteilskraft)

Diese Fragen gehören zur guten Seelsorge seit jeher. Der Weisheitskompass macht sie nur sichtbar 
und nachvollziehbar – besonders für Menschen, die Orientierung suchen.

Glaube gibt Vertrauen. Er ersetzt das Denken nicht – sondern trägt es.

Philosophische Richtungsanalyse: Wie weit ist die im Anhang übermittelte Einteilung noch Stand der
Wissenschaft und Kunst?  Das zielt auf eine wissenschafts- und philosophiegeschichtliche Stand-
ortbestimmung dieser „Philosophischen Richtungsanalyse“. Kurz gesagt:  Die Einteilung ist histo-
risch respektabel, didaktisch klug – aber heute nur noch eingeschränkt Stand der Wissenschaft
und eher ein Dokument philosophischer Systematisierungskunst des 20. Jahrhunderts. Ich glie-
dere die Antwort bewusst differenziert, damit sie für mein eigene Arbeit (Weisheitskompass, zeitgemäß
reflektierte Hermeneutik, Vorschlag für Museumspädagogik und Bildungsarbeit) anschlussfähig bleibt.

© Norbert Rieser Seite 6 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


1. Herkunft und Geist der Einteilung

Die vorgelegte Analyse steht klar im mitteleuropäischen universitären Denken der Nachkriegszeit 
(ca. 1950–1975):

• Nähe zur kritischen Rationalität (Popper, Albert)
• psychologisch beeinflusste Philosophie (Rohracher!)
• systematisches Ordnungsbedürfnis
• implizite Gegenposition zu Irrationalismus, 

Ideologie und Metaphysiküberschuss

Typisch ist:

• die Reduktion philosophischer Richtungen auf Grundphänomene des Denkens
• die Vorstellung, Philosophien ließen sich als Kombinatorik bevorzugter Denkhaltungen 

erklären
• ein starker pädagogischer Impuls (Überschaubarkeit, Ordnung, Klassifikation)

Das ist kein zeitloses Modell, sondern Ausdruck einer bestimmten Epoche philosophischer Selbst-
vergewisserung.

2. Was daran weiterhin wissenschaftlich tragfähig ist

a) Die Grundidee der „bevorzugten Denkoperationen“
Die Annahme, dass Philosophien unterschiedliche kognitive, methodische und existenzielle Präfe-
renzen haben, gilt weiterhin als fruchtbar:

• kritisch ↔ spekulativ
• empirisch ↔ konstruktiv
• logisch ↔ dialektisch
• erkenntnisorientiert ↔ sinn-/wertorientiert

Das findet sich heute wieder in:

• Wissenschaftstheorie
• Kognitionsphilosophie
• Hermeneutik
• interdisziplinären Metamodellen 

(z. B. Perspektivismus, Pluralismus)

Als heuristisches Raster ist das Modell weiterhin brauchbar.

b) Die Einsicht in Kombinationslogiken

Dass reale philosophische Richtungen Mischformen darstellen, ist hochmodern:

• kein reiner Rationalismus
• kein reiner Empirismus
• keine „reine“ Metaphysik

Heute spricht man von:

• hybriden Theorien
• transdisziplinären Zugängen
• methodischem Pluralismus

In diesem Punkt ist das Modell seiner Zeit sogar voraus.

© Norbert Rieser Seite 7 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


3. Wo das Modell heute als überholt gilt

a) Psychologisierung philosophischer Richtungen

Die Zuordnung zu „psychischen Grundphänomenen“ (Denken – Fühlen – Wollen) wirkt heute 
problematisch:

• zu essentialistisch
• zu individualpsychologisch
• zu wenig sozial-, sprach- und 

machttheoretisch reflektiert

Gegenwärtige Philosophie fragt:

• nach Diskursen
• nach Machtstrukturen
• nach historischen Konstellationen
• nach sprachlichen Praktiken

Die psychologische Fundierung wäre heute methodisch nicht mehr akzeptabel.

b) Kanonische Engführung

Auffällig fehlen oder werden marginalisiert:

• Feministische Ansätze in Philosophie
• Postkoloniale Theorie
• Poststrukturalismus (nur beiläufig Lévi-Strauss)
• Pragmatistische Sozialphilosophie neuerer Art
• Analytische Metaphysik nach 1980
• Neuro- und Technikphilosophie
• Ökologische Philosophie

Das Modell bildet nicht die gegenwärtige philosophische Landschaft ab.

c) Normative Schlagseite

Die kritische Tendenz ungiert faktisch als metaphilosophischer Maßstab:

• Rationalität = gut
• Spekulation = verdächtig
• Metaphysik = problematisch
• Religion = psychisch erklärbar

Das entspricht dem reflektierten Geist nach 1945, nicht dem heutigen pluralistischen Diskurs.

Heute würde man diese Normativität selbst zum Thema machen.

4. Wissenschaft oder Kunst?

Diese Frage enthält zu Recht die Doppelperspektive.

Als Wissenschaft:

• nicht mehr Stand der Forschung

© Norbert Rieser Seite 8 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


• zu reduktiv
• zu wenig selbstreflexiv
• zu wenig sozial-, sprach- und kulturtheoretisch

Als Kunst der Ordnung und Orientierung:

• bemerkenswert klar
• didaktisch hervorragend
• dialogfähig
• inspirierend für Meta-Modelle

 

Als Orientierungsdiagramm (nicht als Abbild der Realität!) besitzt es bleibenden Wert.

5. Anschlussfähigkeit an meine Arbeit

Für meinen Weisheitskompass ist dieses Modell interessant als:

• historisches Vergleichsmodell
• Beispiel moderner Ordnungssehnsucht
• Vorläufer pluraler Perspektivenlogik
• Kontrastfolie zu prozessualem, hermeneutischem Denken

Man könnte sagen:

Dieses Schema denkt Philosophie als Landkarte – mein Ansatz denkt Philosophie als Weg,
Bewegung und Resonanzraum.

6. Gesamtbewertung

Kurzfassung:

Die „Philosophische Richtungsanalyse“ ist kein aktueller Stand der Wissenschaft, aber ein
zeittypisch kluges, systematisches Orientierungsmodell, dessen Wert heute vor allem 
hermeneutisch, didaktisch und kulturgeschichtlich liegt.

zugespitzt:

• wissenschaftlich: überholt
• pädagogisch: stark
• philosophiegeschichtlich: aufschlussreich
• für zeitgemäße Weltdeutung: 

nur als Ausgangspunkt, 
nicht als Ziel

Ich  formuliere  im Folgenden eine  zeitgemäße „Philosophische Richtungsanalyse 2.0“,  bewusst
anschlussfähig an heutige Wissenschaft, Philosophie  und Lebenspraxis – und zugleich so ge-
staltet,  dass  sie  für  meine  Arbeiten  (Weisheitskompass,  Vorschlag  Museumspädagogik-  und  Bil-
dungsformate,  zeitgemäß reflektierte  Hermeneutik)  ein  tragfähiges Aufzeigen bleibt.  Ich  halte  mich
dabei  nicht an eine bloße Fortschreibung des alten Schemas, sondern vollziehe eine  methodische
Transformation.

© Norbert Rieser Seite 9 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Philosophische Richtungsanalyse 2.0
Ein pluralistischer Orientierungsmodell-Entwurf für Gegenwart und Zukunft

1. Grundentscheidung für Neufassung

Von „Richtungen“ zu Orientierungsweisen

Die klassische Richtungsanalyse ging davon aus, dass Philosophien relativ stabile Ismen darstellen.
Heute ist klar:

Philosophisches Denken vollzieht sich prozessual, hybrid, kontextabhängig und 
dialogisch.

Daher ersetzt die Richtungsanalyse 2.0:

• feste „Strömungen“
• psychische Grundtypen
• normative Vorranglogiken

durch Orientierungsweisen, die kombinierbar, spannungsvoll und situationsabhängig sind.

2. Vier Grundachsen philosophischer Orientierung

Statt einer Liste von 12 Elementen wie in Analyse 1.0 (aus Seite 235 ff. in Allfred Wieser und Karl 
Rauter, Philosophie, Logik und kritische Problemlehre 1974 – AHS Lehrbuch) arbeitet meine Analyse 
2.0 mit vier grundlegenden Spannungsachsen, die sich in nahezu allen zeitgenössischen Debatten 
nachweisen lassen.

A. Erkenntnisachse

Wie gelangen wir zu verlässlicher Orientierung?

Pol 1 Pol 2
Empirisch-pragmatisch Konstruktiv-hermeneutisch

daten-, erfahrungsbasiert sinn-, deutungsbasiert
überprüfbar verstehend

Typische Diskurse:

• Wissenschaftstheorie
• Hermeneutik
• Pragmatismus
• Kritischer Rationalismus
• Konstruktivismus

Kernfrage: Was darf als begründetes Wissen gelten – und unter welchen Bedingungen?

© Norbert Rieser Seite 10 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


B. Wirklichkeitsachse
Was gilt als „wirklich“?

Pol 1 Pol 2
Naturalistisch-material Relational-prozessual

objektivierbar emergent
erklärbar deutungsoffen

Typische Diskurse:

• Naturphilosophie
• Systemtheorie
• Prozesstheologie
• Ontologischer Pluralismus
• Emergenztheorien

Kernfrage:

Ist Wirklichkeit statisch erklärbar 
– oder dynamisch mitzugestalten?

C. Sinn- und Wertachse

Woher beziehen wir Orientierung, Maßstäbe und Bedeutung?

Pol 1 Pol 2
Universalistisch-normativ Kontextuell-existentiell

allgemein gültig situationssensibel
regelbasiert resonanzbasiert

Typische Diskurse:

• Ethik
• politische Philosophie
• Religionsphilosophie
• Existenzphilosophie
• Care-Ethik

Kernfrage:
Gibt es verbindliche Maßstäbe 

– oder nur verantwortliche Deutungsentscheidungen?

D. Subjekt- und Praxisachse

Wie verhält sich Denken zum Leben?

Pol 1 Pol 2
distanziert-analytisch engagiert-praktisch

beobachtend teilnehmend
erklärend verändernd

© Norbert Rieser Seite 11 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Typische Diskurse:

• Praxistheorien
• kritische Theorie
• politische Philosophie
• Bildungsphilosophie
• spirituelle Praxisformen

Kernfrage:
Ist Philosophie Beobachtung 

– oder Lebensform?

3. Philosophische Profile als Konfigurationen, nicht als Lager

In der Richtungsanalyse 2.0 entstehen philosophische Positionen nicht durch feste Ismen, sondern 
durch typische Konfigurationen entlang dieser Achsen.

Beispielhafte Profile (nicht erschöpfend):

• Kritischer Rationalismus
→ empirisch | fallibilistisch | normativ zurückhaltend | praxisbezogen

• Hermeneutische Philosophie
→ konstruktiv | relational | sinnorientiert | dialogisch

• Prozesstheologisches Denken
→ relational | emergent | sinn-resonant | existenziell

• Technik- und Neurophilosophie
→ empirisch | naturalistisch | funktional | anwendungsnah

• Spirituell-existenzielle Philosophie
→ deutungsorientiert | offen | sinnbezogen | lebenspraktisch

Keine dieser Positionen ist „reiner“ als andere. Jede ist situativ angemessen oder unangemessen.

4. Zentrale erkenntnistheoretische Leitprinzipien (Meta-Ebene)

Meine Richtungsanalyse 2.0 basiert explizit auf folgenden Einsichten:

1. Fallibilismus
→ Jede Orientierung bleibt vorläufig.

2. Pluralismus ohne Beliebigkeit
→ Nicht alles gilt gleich, aber vieles ist legitim.

3. Kontextsensibilität
→ Geltung entsteht in Situationen, 

nicht im luftleeren Raum.

4. Resonanzfähigkeit
→ Tragfähige Deutungen erzeugen Antwort, 

nicht nur Konsistenz.

5. Prozessualität
→ Denken ist Werden, kein Besitz.

© Norbert Rieser Seite 12 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


5. Verhältnis zu Glaube / Religion, Spiritualität und Weltanschauung

Anders als die ältere Richtungsanalyse:

• erklärt Religion nicht primär psychologisch
• ordnet sie nicht automatisch dem Irrationalen zu
• erkennt sie als eine von mehreren legitimen 

Orientierungsressourcen

Religion und Spiritualität erscheinen hier als:

• Sinn- und Resonanzräume
• kulturell geprägte Deutungspraktiken
• lebenspraktische Orientierungsformen

Entscheidend ist nicht ob, sondern wie reflektiert sie gelebt werden.

6. Kurzformel meiner Richtungsanalyse 2.0

Philosophie ist keine Sammlung von Richtungen, sondern ein Raum von Orientierungs-
bewegungen, in dem Menschen unter Bedingungen von Unsicherheit verantwortliche 
Deutungen erproben.

7. Anschluss an meinen Weisheitskompass

Ohne ihn explizit zu wiederholen, lässt sich sagen:

• Die Achsen entsprechen meinen Dimensionen von
Wissen – Vertrauen – Sinn – Urteilskraft

• Der Transzendenzhorizont bleibt offen, aber wirksam
• Weisheit erscheint als maßvolle Navigationskompetenz
• Glauben wird existentiell, nicht dogmatisch verstanden

Abschließende Einordnung

Meine Richtungsanalyse 2.0

• kein Ordnungssystem der Philosophiegeschichte
• keine letzte Wahrheit
• ein zeitgemäßes Orientierungsinstrument
• anschlussfähig an Wissenschaft, Bildung, Ethik, Spiritualität
• dialogfähig in pluralen Gesellschaften

Richtungsanalyse 2.0 jetzt zweistufig:

1. eine klare tabellarische Gesamtübersicht (als Orientierungsraster)
2. darauf aufbauend Erläuterungen, die zeigen, warum diese Struktur heute tragfähig ist und wie 

sie verwendet werden kann.

Ich schreibe bewusst  präzise, argumentativ und ohne modische Begriffe, damit der Text sowohl
wissenschaftlich, als auch ein Vroschlag für bildungs- und museumstaugliche Pädagogik bleibt.

© Norbert Rieser Seite 13 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Philosophische Richtungsanalyse 2.0

Übersicht

Tabelle 1: Grundachsen philosophischer Orientierung

Achse Leitfrage Pol A Pol B
Philosophische

Bedeutung

Erkenntnis
Wie entsteht
begründete

Orientierung?
empirisch-pragmatisch

konstruktiv-
hermeneutisch

Verhältnis von Erfahrung,
Theorie und Deutung

Wirklichkeit
Was gilt als

wirklich?
naturalistisch-objektiv relational-prozessual

Ontologie, Natur- und
Wirklichkeitsverständnis

Sinn & Wert
Woher

stammen
Maßstäbe?

universalistisch-
normativ

kontextuell-existentiell
Ethik, Sinn,

Verantwortung

Subjekt &
Praxis

Wie verhält
sich Denken
zum Leben?

distanziert-analytisch engagiert-praktisch
Lebensform, Handlung,

Transformation

Tabelle 2: Typische Orientierungsprofile (Konfigurationen)

Profil Erkenntnis Wirklichkeit Sinn & Wert Praxisbezug
Kritischer

Rationalismus
empirisch,

fallibilistisch
objektivierbar

zurückhaltend-
normativ

problemlösend

Hermeneutische
Philosophie

deutend relational sinnorientiert dialogisch

Prozesstheoretisches
Denken

erfahrungs- &
deutungsbezogen

dynamisch-
emergent

relational verantwortet gestaltend

Analytisch-
technische
Philosophie

formal-empirisch naturalistisch funktional
anwendungsorientie

rt

Existentiell-spirituelle
Orientierung

interpretativ
offen-

mehrschichtig
sinn- und

resonanzbezogen
lebenspraktisch

Erklärungen und Begründungen

1. Warum eine neue Richtungsanalyse notwendig ist

Die klassische philosophische Richtungsanalyse (wie in dem zitierten AHS Lehrbuch aus 1974) beruhte
auf drei still-schweigenden Annahmen:

1. Philosophische Systeme seien relativ stabile Einheiten
2. Sie ließen sich auf Grundhaltungen des Denkens reduzieren
3. Rational-kritische Philosophie bilde implizit den Maßstab

Diese Annahmen sind heute nicht mehr haltbar, weil:

• Philosophie fragmentierter, interdisziplinärer und kontextabhängiger geworden ist
• dieselbe Person je nach Situation empirisch, hermeneutisch oder existentiell argumentiert
• Erkenntnis nicht mehr losgelöst von Sprache, Kultur, Macht und Praxis verstanden wird

© Norbert Rieser Seite 14 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Eine zeitgemäße Analyse muss daher Bewegungen, nicht Lager beschreiben.

2. Begründung der vier Achsen

2.1 Erkenntnisachse

Wie gelangen wir zu verlässlicher Orientierung?

Diese Achse ersetzt die frühere Trennung in Rationalismus, Empirismus, Spekulation usw.

• Der empirisch-pragmatische Pol betont:

• Erfahrung
• Überprüfbarkeit
• Vorläufigkeit
• Nützlichkeit für Handlung

• Der konstruktiv-hermeneutische Pol betont:

• Sinnzusammenhänge
• Sprachlichkeit
• Vorverständnisse
• geschichtliche Einbettung

Zeitgemäße Einsicht:

Erkenntnis  entsteht  weder  allein  aus  Daten  noch  allein  aus  Interpretation,  sondern  aus  deren
Verschränkung.  Diese  Achse  trägt  gegenwärtige  Wissenschaftstheorie,  Hermeneutik  und
Pragmatismus gleichermaßen.

2.2 Wirklichkeitsachse

Was gilt als wirklich?

Die alte Richtungsanalyse setzte oft stillschweigend eine objektive Realität voraus, die entweder 
erkannt oder verfehlt wird.

Heute wird unterschieden:

• Naturalistisch-objektiver Pol

• Realität als messbar
• erklärbar durch Naturgesetze
• unabhängig vom Beobachter

• Relational-prozessualer Pol

• Realität als werdend
• abhängig von Beziehungen
• offen für Emergenz und Sinn

Zeitgemäße Einsicht: Wirklichkeit zeigt sich je nach Zugriff unterschiedlich, ohne beliebig zu werden.

Diese Achse integriert Naturwissenschaft, Systemtheorie, Prozessphilosophie und Theologie, ohne sie 
zu vermengen.

© Norbert Rieser Seite 15 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


2.3 Sinn- und Wertachse

Woher stammen Maßstäbe?

Die klassische Philosophie suchte häufig nach allgemeingültigen Normen. Die Gegenwart erkennt 
zusätzlich die Rolle von:

• Lebenssituationen
• kulturellen Kontexten
• biografischer Erfahrung

• Universalistisch-normativer Pol

• allgemeine Prinzipien
• Menschenrechte
• formale Ethik

• Kontextuell-existentieller Pol

• Verantwortung im Einzelfall
• Gewissensentscheidungen
• Sinnbewährung im Leben

Zeitgemäße Einsicht: Verbindlichkeit entsteht nicht nur aus Regeln, sondern aus verantworteter 
Urteilskraft. Diese Achse erlaubt Ethik ohne Moralismus und Sinn ohne Beliebigkeit.

2.4 Subjekt- und Praxisachse

Wie verhält sich Denken zum Leben?

Die klassische Richtungsanalyse privilegierte das theoretische Denken.

Heute gilt:

• Denken ist selbst eine Praxis
• Philosophie beeinflusst Handeln, Institutionen, Selbstbilder

• Distanziert-analytischer Pol

• Beobachtung
• Begriffsarbeit
• Kritik

• Engagiert-praktischer Pol

• Beteiligung
• Gestaltung
• Transformation

Zeitgemäße Einsicht: Philosophie ist nicht nur Reflexion über das Leben, sondern Teil des 
Lebensvollzugs. Diese Achse verbindet Bildung, Politik, Spiritualität und Lebenskunst.

© Norbert Rieser Seite 16 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


3. Warum Profile statt Richtungen
Statt zu sagen:

„Diese Philosophie ist Rationalismus / Idealismus / Existentialismus“

sagt meine Richtungsanalyse 2.0:

„Diese Position bewegt sich so auf diesen Achsen.“

Das ermöglicht:

• präzisere Analyse
• weniger ideologische Zuschreibungen
• größere Dialogfähigkeit

Philosophische Identität wird dynamisch, nicht festgelegt.

4. Wissenschaftliche Tragfähigkeit

Meine Richtungsanalyse 2.0 ist:

• erkenntnistheoretisch fallibilistisch
• ontologisch plural
• ethisch verantwortungsorientiert
• praxisbezogen

Sie widerspricht keiner seriösen Disziplin:

• weder Naturwissenschaft
• noch Sozialwissenschaft
• noch Philosophie
• noch reflektierter Spiritualität

Dadurch ist sie anschlussfähig, ohne beliebig zu werden.

5. Kurzformel

Philosophie zeigt sich heute nicht als Kampf der Richtungen, 
vielmehr als Kunst  verant- wortlicher Orientierung unter Bedingungen von Unsicherheit.

Eine kritische Rückbindung an die alte Richtungsanalyse (1.0)  - diese Tabellen werden direkt in
meinen Weisheitskompass integriert; mit einer didaktische Kurzfassung

I. Rückbindung der Richtungsanalyse 2.0 
an die klassische Richtungsanalyse (1.0)

1. Historische Würdigung der Richtungsanalyse 1.0

Die im Anhang vorgelegte „Philosophische Richtungsanalyse“ (1.0) stellt kein naives Klassifikations-
schema, sondern einen ernstzunehmenden systematischen Ordnungsversuch dar. Sie entstand in
einem geistigen Klima,

© Norbert Rieser Seite 17 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


• das von den Erfahrungen ideologischer Verirrungen des 20. Jahrhunderts geprägt war,
• Rationalität, Kritik und Wissenschaftlichkeit als Schutz vor Totalitarismus verstand,
• Philosophie als Ordnungs- und Klärungsinstanz benötigte.

Die Leistung besteht darin, dass sie:

• philosophische Richtungen nicht bloß historisch, sondern strukturell versteht,
• Denken als Zusammenspiel verschiedener Grundoperationen begreift,
• die Möglichkeit von Kombinationen philosophischer Elemente explizit anerkennt.

Damit unterscheidet sie sich positiv von rein chronologischen Philosophiegeschichten.

2. Innere Logik und Grenzen der Richtungsanalyse 1.0

2.1 Implizite Voraussetzungen

Die Richtungsanalyse 1.0 beruht unausgesprochen auf folgenden Annahmen:

1. Philosophische Grundhaltungen seien relativ stabil identifizierbar
2. Diese ließen sich auf psychische Grundphänomene zurückführen
3. Die kritisch-rationale Haltung bilde den normativen Maßstab

Diese Voraussetzungen waren in ihrer Zeit verständlich und legitim, gelten heute jedoch nur noch 
eingeschränkt.

2.2 Methodische Grenzen aus heutiger Sicht

Aus heutiger Perspektive zeigen sich vier zentrale Begrenzungen:

(1) Psychologisierung philosophischer Positionen

Die Rückführung komplexer Denkformen auf „Denken – Fühlen – Wollen“ wirkt heute zu reduktiv. 

Philosophie wird inzwischen stärker:

• sprachlich,
• sozial,
• kulturell,
• machtanalytisch

verstanden.

(2) Normative Vorrangstellung der Kritik

Die kritische Tendenz fungiert faktisch als Meta-Richterin über andere Denkformen. 

Heute gilt Kritik selbst als eine Perspektive unter anderen, nicht als letzte Instanz.

(3) Kanonische Engführung

Zentrale Strömungen der Gegenwartsphilosophie (Postkolonialismus, Diskurstheorie, Technikethik, 
ökologische Philosophie, Feministische Philosophie) fehlen.

© Norbert Rieser Seite 18 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


(4) Statisches Richtungsdenken

Philosophische Positionen werden als relativ feste Lager gedacht, nicht als  situative Orientierungs-
bewegungen.

3. Übergang zu meiner Richtungsanalyse 2.0

Die Richtungsanalyse 2.0 verwirft die alte Analyse nicht, sondern:

• übersetzt ihre Grundintuition in ein zeitgemäßes Denkformat,
• entpsychologisiert die Grundphänomene,
• entnormativiert die Hierarchie der Richtungen,
• verzeitlicht und dynamisiert philosophische Orientierung.

Man kann sagen:

Die Richtungsanalyse 1.0 ordnet Philosophien im Raum.
Die Richtungsanalyse 2.0 beschreibt ihre Bewegung.

II. Integration der Richtungsanalyse 2.0 in meinen Weisheitskompass

1. Struktur des Weisheitskompasses als Meta-Rahmen

Der Weisheitskompass versteht Orientierung nicht als Besitz von Wahrheit, sondern als Fähigkeit zur
maßvollen  Navigation zwischen  Perspektiven.  Die  Richtungsanalyse  2.0  lässt  sich  organisch
integrieren, indem ihre vier Achsen als  Ausdifferenzierungen der Kompassdimensionen gelesen
werden.

2. Zuordnung der Achsen zum Weisheitskompass

Tabelle: Integration Richtungsanalyse 2.0 × Weisheitskompass

Weisheitskompass Entsprechende Achse Klärende Leitfrage
Wissen Erkenntnisachse Was gilt wann als begründet?

Wirklichkeitsvertrauen Wirklichkeitsachse In welcher Welt bewege ich mich?
Sinn Sinn- und Wertachse Wofür lohnt Orientierung?

Urteilskraft Subjekt- & Praxisachse Wie handle ich verantwortlich?

3. Philosophische Vertiefung der Integration

Wissen

Wissen erscheint nicht mehr als sichere Grundlage, sondern als  fallibles Orientierungswissen. Die
Erkenntnisachse macht sichtbar, dass Wissen immer zwischen Erfahrung und Deutung vermittelt ist.

Vertrauen

Die Wirklichkeitsachse öffnet den Raum für ein tragfähiges, nicht-naives Weltvertrauen, das weder
in Naturalismus noch in Beliebigkeit verfällt.

© Norbert Rieser Seite 19 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Sinn

Sinn entsteht nicht aus bloßen Regeln, sondern aus  bewährter Orientierung im Leben.  Die Sinn-
achse schützt vor moralischem Dogmatismus ebenso wie vor Sinnverlust.

Urteilskraft

Die Praxisachse konkretisiert Weisheit als situationsangemessene Entscheidungsfähigkeit, nicht 
als Regelbefolgung. Damit wird der Weisheitskompass philosophisch vertieft, ohne seine Offenheit 
zu verlieren.

4. Der Transzendenzhorizont im Weisheitskompass

Im Unterschied zur Richtungsanalyse 1.0:

• wird Transzendenz nicht psychologisch erklärt,
• nicht dogmatisch fixiert,
• sondern als offener Horizont von 

Sinn, Vertrauen und Überschreitung verstanden.

Transzendenz wirkt hier:

• orientierend,
• entlastend,
• relativierend 

gegenüber Absolutheitsansprüchen.

III. Didaktische Kurzfassung Vorschlag für Museumspädagogik

(Museum / Bildungsarbeit)

Titelvorschlag

Wie Menschen denken – und warum sie unterschiedlich glauben, handeln und hoffen

Kurzer Einführungstext

Menschen haben zu allen Zeiten versucht, sich in der Welt zu orientieren. Philosophie ist dabei kein 
Luxus, sondern eine Antwort auf Unsicherheit. Früher hat man philosophische Richtungen wie feste 
Lager betrachtet: Rationalisten, Idealisten, Materialisten, Gläubige, Skeptiker. Heute wissen wir: So 
einfach ist es nicht.

Vier Grundfragen, die uns alle betreffen

1. Wie gelangen wir zu verlässlichem Wissen?
Durch Erfahrung? Durch Nachdenken? Durch beides?

2. Was verstehen wir unter Wirklichkeit?
Nur das Messbare – oder auch Beziehungen, Sinn und Werden?

3. Woher kommen unsere Werte?
Aus Regeln – oder aus verantwortlichen Entscheidungen im Leben?

4. Was hat Denken mit Handeln zu tun?
Ist Philosophie Beobachtung – oder Lebenspraxis?

© Norbert Rieser Seite 20 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Kernaussage

Philosophien unterscheiden sich weniger durch fertige Antworten als durch unterschiedliche Gewich-
tungen dieser Fragen.

Kein Zugang ist für sich allein ausreichend. Orientierung entsteht im Zusammenspiel.

Verbindung zum Glauben (offen formuliert)

Auch religiöse Überzeugungen sind Wege der Orientierung. Entscheidend ist nicht, dass jemand 
glaubt, sondern wie reflektiert, dialogfähig und lebensdienlich dieser Glaube gelebt wird.

Schlusssatz

Weisheit bedeutet nicht, immer recht zu haben, sondern sich im Spannungsfeld von Wissen,
Vertrauen, Sinn und Verantwortung beweglich orientieren zu können.

Abschließend

• Die Richtungsanalyse 1.0 war ein Ordnungsversuch ihrer Zeit.
• Die Richtungsanalyse 2.0 ist ein Orientierungsinstrument für unsere Zeit.
• Der Weisheitskompass bildet den übergeordneten Resonanzraum, 

in dem beides verständlich bleibt.

Literaturhinweis:  Richtungsanalyse 1.0 stammt aus Alfred Wieser & Karl Rauter, Philosophie –
Logik und kritische Problemlehre, AHS Lehrbuch 1974 verortet als:

• österreichische Nachkriegsphilosophie
• stark geprägt von kritischem Rationalismus, Logik und Problemorientierung
• bewusst anti-ideologisch, anti-spekulativ und didaktisch systematisierend

1. Saubere wissenschaftliche Referenz
→ Ich weise meine Richtungsanalyse 2.0 explizit als Weiterentwicklung (nicht als Gegenentwurf)
von Wieser/Rauter aus.

2. Historische Tiefenschärfe
→ Die Analyse 1.0 erscheint nicht beliebig, sondern als Antwort auf ihre Zeit (Totalitarismus-
Erfahrung, Wissenschaftsglaube, Rationalitätsideal).

3. Starke argumentative Position

→ Ich stehe nicht „gegen“ kritische Rationalität, sondern bauen sie in einen pluraleren 
Orientierungsrahmen ein.

Didaktischer Einleitungstext, der

• die Herkunft der Richtungsanalyse 1.0 transparent macht,
• die Weiterentwicklung zur Richtungsanalyse 2.0 sachlich begründet,
• verständlich für eine breite, gebildete Öffentlichkeit bleibt,
• und sich ohne Vorwissen für eine Homepage eignet.

Erklärend, nüchtern, nicht belehrend – bewusst ohne akademische Überfrachtung.

© Norbert Rieser Seite 21 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Philosophische Richtungsanalyse – von 1.0 zu 2.0

Einordnung und Weiterentwicklung

Die hier vorgestellte Richtungsanalyse 2.0 knüpft an einen bewährten philosophischen Ordnungs-
versuch an, der in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts entwickelt wurde. Ihre Grundlage bildet die 
sogenannte Richtungsanalyse 1.0, wie sie von Alfred Wieser und Karl Rauter in ihrem Werk 
Philosophie – Logik und kritische Problemlehre entfaltet wurde.

Diese klassische Richtungsanalyse entstand in einer Zeit, in der Philosophie vor der Aufgabe stand,
Denken  überschaubar,  kritisch  und  rational  nachvollziehbar zu  machen.  Sie  verstand  philo-
sophische  Strömungen  nicht  bloß  als  historische  Abfolge,  sondern  als  Kombination  bevorzugter
Denkweisen – etwa kritisch, logisch, empirisch, spekulativ oder weltanschaulich geprägt. Damit bot sie
eine klare Orientierung in der Vielfalt philosophischer Positionen und leistete wertvolle Bildungsarbeit.

Gleichzeitig spiegelt diese Analyse die  geistige Situation ihrer Entstehungszeit wider: ein starkes
Vertrauen  in  Rationalität,  Logik  und  Wissenschaftlichkeit  sowie  eine  gewisse  Skepsis  gegenüber
spekulativen, metaphysischen oder religiösen Denkformen. Für viele Jahrzehnte war dieses Modell ein
hilfreiches Instrument, um philosophische Positionen einzuordnen und zu prüfen.

Heute hat sich jedoch das Verständnis von Philosophie deutlich erweitert.  Denken wird nicht mehr
primär als Zugehörigkeit zu festen „Richtungen“ verstanden, sondern als bewegliche Orientierung in
komplexen Wirklichkeiten. Erkenntnis, Wirklichkeit, Sinn und Praxis erscheinen weniger als getrennte
Bereiche, sondern als wechselseitig verschränkte Dimensionen menschlicher Lebensdeutung.

Vor diesem Hintergrund wurde meine Richtungsanalyse 2.0 entwickelt. Sie übernimmt die ordnende
Grundintuition  von  Wieser  und  Rauter,  übersetzt  sie  jedoch  in  ein  zeitgemäßes,  pluralistisches
Modell. An die Stelle fester Richtungen treten Spannungsachsen, entlang derer sich philosophische
Positionen situativ verorten lassen. Dabei wird bewusst auf eine normative Hierarchie verzichtet: Keine
Perspektive gilt von vornherein als überlegen, wohl aber als  angemessen oder unangemessen im
jeweiligen Kontext.

Richtungsanalyse 2.0 versteht Philosophie daher nicht als Sammlung fertiger Antworten, sondern als
Kunst verantwortlicher Orientierung – im Spannungsfeld von Wissen und Deutung, Wirklichkeit und
Vertrauen, Sinn und Entscheidung, Denken und Leben. Sie lädt dazu ein, unterschiedliche Denkweisen
nicht gegeneinander auszuspielen, sondern in Beziehung zu setzen.

In einer pluralen Gesellschaft kann dieses Modell helfen, Unterschiede verständlich zu machen, Dialog
zu fördern und die eigene Position reflektierter zu bestimmen – ohne den Anspruch auf letzte Gewiss-
heiten, aber mit dem Ziel maßvoller Urteilskraft.

Unterzeile für meine Homepage

Eine Weiterentwicklung der klassischen philosophischen Richtungsanalyse nach Alfred 
Wieser und Karl Rauter – übersetzt in ein zeitgemäßes Orientierungsmodell für Denken, 
Glauben und Lebenspraxis.

FAQ – Warum braucht es eine Richtungsanalyse 2.0?

Was ist eine philosophische Richtungsanalyse überhaupt?

Eine philosophische Richtungsanalyse versucht, unterschiedliche Denkweisen überschaubar zu 
machen. Sie fragt nicht zuerst: Wer hat wann was gesagt?, sondern: Wie denken Menschen, wenn 
sie die Welt deuten, beurteilen und gestalten?

© Norbert Rieser Seite 22 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Dabei geht es um Grundfragen wie:

• Wie entsteht Wissen?
• Was gilt als wirklich?
• Woher kommen Werte?
• Wie hängt Denken mit dem Leben zusammen?

Warum reichte die klassische Richtungsanalyse (1.0) lange Zeit aus?

Die klassische Richtungsanalyse – etwa bei Alfred Wieser und Karl Rauter – entstand in einer Zeit, in 
der man Orientierung vor allem durch:

• klare Begriffe,
• logische Unterscheidungen,
• kritische Rationalität

gewinnen wollte.

Sie war geeignet,  philosophische Positionen zu ordnen, zu vergleichen und kritisch zu prüfen.
Für Bildungsarbeit und Überblicksdarstellungen war das sehr hilfreich – und ist es in Teilen bis heute.

Warum stößt diese ältere Analyse heute an Grenzen?

Unsere Gegenwart ist komplexer geworden:

• Wissenschaft, Technik, Gesellschaft und Lebenswelten greifen stärker ineinander.
• Menschen bewegen sich zwischen unterschiedlichen Denkweisen – oft gleichzeitig.
• Feste weltanschauliche „Lager“ verlieren an Bedeutung.
• Sinnfragen, ethische Konflikte und praktische Entscheidungen lassen sich selten eindeutig 

lösen.

Die alte Richtungsanalyse arbeitet noch stark mit  stabilen Richtungen und klaren Zuordnungen.
Heute zeigt sich jedoch: Philosophisches Denken ist beweglicher, kontextabhängiger und pluraler.

Was macht die Richtungsanalyse 2.0 anders?

Die Richtungsanalyse 2.0 ersetzt feste Richtungen durch Spannungsachsen. Sie fragt nicht mehr:

Zu welcher Richtung gehört jemand?

sondern:

Zwischen welchen Polen bewegt sich eine bestimmte Denkweise – und warum?

So wird sichtbar:

• dass unterschiedliche Perspektiven berechtigt sein können,
• dass Orientierung oft ein Abwägen ist,
• dass Denken sich je nach Situation verändert.

Heißt das: Alles ist relativ?

Nein. Die Richtungsanalyse 2.0 verzichtet zwar auf absolute Vorrangstellungen, nicht aber auf 
Urteilskraft. Sie geht davon aus:

© Norbert Rieser Seite 23 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


• Nicht jede Perspektive passt zu jeder Frage.
• Nicht alles ist gleich sinnvoll oder verantwortbar.
• Orientierung entsteht durch reflektierte Gewichtung, 

nicht durch Beliebigkeit.

Man könnte sagen: Nicht „alles gilt“, sondern: nicht alles gilt immer und überall gleich.

Welche Rolle spielen Glauben, Religion und Spiritualität?

Glaube und Spiritualität werden in der Richtungsanalyse 2.0 nicht abgewertet, aber auch nicht 
vorausgesetzt. Sie erscheinen als:

• Formen der Sinn- und Weltdeutung,
• kulturell und biografisch geprägt,
• orientierend für viele Menschen.

Entscheidend ist nicht, ob jemand glaubt, sondern wie reflektiert, dialogfähig und lebensdienlich 
diese Orientierung gelebt wird.

Wozu ist die Richtungsanalyse 2.0 im Alltag nützlich?

Sie hilft:

• unterschiedliche Sichtweisen besser zu verstehen,
• Konflikte sachlicher einzuordnen,
• die eigene Haltung bewusster zu reflektieren,
• vorschnelle Urteile zu vermeiden.

Gerade in Bildung, Kirche, Gesellschaft und persönlicher Lebensführung unterstützt sie eine maßvolle,
dialogische Orientierung.

Was ist die zentrale Idee in einem Satz?

Die Richtungsanalyse 2.0 versteht Philosophie nicht als Kampf fester Weltanschauungen, 
sondern als bewegliche Orientierung im Spannungsfeld von Wissen, Wirklichkeit, Sinn 
und Praxis.

Wie hängt das mit dem Weisheitskompass zusammen?

Der Weisheitskompass bildet den  größeren Rahmen, in dem die Richtungsanalyse 2.0 verortet ist.
Er zeigt: Weisheit bedeutet nicht, immer die richtige Antwort zu haben, sondern  in komplexen Situ-
ationen verantwortungsvoll navigieren zu können.

Zur Literaturquelle - Hinweis: 

Das  ist  (absichtlich)  ein  AHS  Schulbuch  -  also  propädeutisch,  eine  bewusst  propädeutische  Dar-
stellung.  Die Frage wird deshalb  nicht pauschal, sondern  differenziert nach Ebenen beantwortet:
Was  ist  noch  tragfähig,  was  überholt,  was  didaktisch  sinnvoll,  was  wissenschaftlich
problematisch – und was bedeutet das für „Wissenschaft und Kunst“ heute?

© Norbert Rieser Seite 24 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


1. Vorbemerkung: Maßstab der Beurteilung

Ein AHS-Schulbuch verfolgt nicht das Ziel,

• aktuelle Forschungsdebatten abzubilden,
• Minderheitenpositionen auszudifferenzieren,
• oder Theoriegeschichte selbstkritisch zu reflektieren.

Sein Ziel ist:

• erste Orientierung
• Begriffsschulung
• grobe Epochengliederung
• intellektuelle Anschlussfähigkeit

Die richtige Frage lautet daher nicht: „Ist das falsch?“ sondern: „Wofür ist es noch brauchbar – und 
wofür nicht mehr?“

2. Philosophiegeschichtlicher Überblick (Texte S. 238–239)
2.1 Was daran weiterhin Stand der Wissenschaft ist

 a) Grobe Epochengliederung

Die Einteilung in:

1. Altes China / Altes Indien
2. Antikes Griechenland
3. Römische Philosophie
4. Christliches Mittelalter
5. Neuzeit
6. und 20. Jahrhundert

ist nach wie vor üblich – auch in universitärer Lehre, als Einstieg.

Als Makrostruktur ist das legitim.

b) Zentrale Leitmotive pro Epoche

Beispiele:

• Mythos → Logos (Griechenland)
• Philosophie im Dienst der Theologie (Mittelalter)
• Subjekt, Wissenschaft, Freiheit (Neuzeit)
• Krise der Metaphysik, Pluralisierung (19./20. Jh.)

Diese  Motivlinien gelten weiterhin als  heuristisch sinnvoll. Sie sind  nicht falsch, sondern  verein-
fachend richtig.

c) Betonung der zeitgemäßen Reflexion und Wissenschaftsentwicklung

Die Hervorhebung von:

• Kritik,
• Naturwissenschaft,
• Erkenntnistheorie,
• Rationalität

© Norbert Rieser Seite 25 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


entspricht einem aufklärungsorientierten Bildungsauftrag, der in Österreich (und Mitteleuropa) 
historisch verankert ist.

Als bildungspolitische Setzung nachvollziehbar.

2.2 Was heute wissenschaftlich überholt oder problematisch ist

a) Eurozentrische Verkürzung

Altes China und Altes Indien werden:

• stark religiös-mythisch gedeutet,
• philosophisch unterbelichtet,
• als „Vorgeschichte“ des eigentlichen Denkens dargestellt.

Heute gilt:

• asiatische Philosophien sind eigenständige Denktraditionen
• mit Logik, Ethik, Erkenntnistheorie, Sozialphilosophie

Die Darstellung ist historisch verzerrt, wenn auch schulbuchtypisch.

b) Fortschrittsnarrativ

Der Text suggeriert eine Linie:

Mythos → Vernunft → Wissenschaft → Aufklärung → Fortschritt

Heute wird dieses Narrativ:

• stark kritisiert
• historisiert
• pluralisiert

Nicht weniger Rationalität, aber:

• mehr Ambivalenz
• mehr Brüche
• mehr Nebenlinien

Die Fortschrittserzählung gilt nicht mehr als neutraler Maßstab.

c) Problematische Bewertung des Deutschen Idealismus

Formulierungen wie:

• „willkürliche metaphysische Systeme“
• „Kapitulieren vor der Macht“
• implizite Nähe zu Irrationalismus

sind stark wertend und Ausdruck der kritisch-rationalistischen Perspektive der Autoren.

© Norbert Rieser Seite 26 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Heute:

• wird Hegel differenzierter gelesen
• Idealismus nicht pauschal diskreditiert
• politische Instrumentalisierung klarer vom Denken getrennt

Hier handelt es sich um zeitgebundene Deutung, nicht um Konsens.

d) Verengte Sicht auf Religion

Glaube / Religion erscheint:

• primär als vormodern
• als irrationaler Gegenpol zur Kritik
• als Objekt der Aufklärung

Heute wird Glaube / Religion:

• kulturwissenschaftlich
• hermeneutisch
• sozialtheoretisch
• existentiell

analysiert – ohne sie auf Irrationalität zu reduzieren.

Die Darstellung ist theoriegeschichtlich einseitig.

3. Texte zur Situation der Philosophie nach 1945 (S. 240)
3.1 Was weiterhin sehr wertvoll ist

a) Diagnose der Isolierung philosophischer Lager

Die Beschreibung:

• Analytische Philosophie
• Hermeneutik
• Marxismus

als weitgehend getrennte Diskurse

ist historisch präzise für die Zeit nach 1945.

 Diese Analyse gilt als treffende Zeitdiagnose.

b) Betonung von Kritik + Engagement

Der Gedanke: Philosophie braucht Distanz und Engagement

ist heute breiter Konsens – auch in:

• kritischer Theorie
• politischer Philosophie
• Ethik
• Bildungstheorie

Dieser Abschnitt ist bemerkenswert zeitgemäß.

© Norbert Rieser Seite 27 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


3.2 Wo der Text heute nicht mehr aktuell ist

a) Dominanz des kritischen Rationalismus

Die implizite Annahme: Kritischer Rationalismus = nüchternste, sachlichste Form des Denkens gilt 
heute nicht mehr exklusiv.

Fallibilismus ja – aber:

• ergänzt durch Hermeneutik
• ergänzt durch Pragmatismus
• ergänzt durch Diskurstheorie
• ergänzt durch Systemtheorie

Der Rationalismus ist eine Perspektive, nicht die Meta-Position.

4. Philosophiegeschichtliche Zeittabelle (S. 241)

Bewertung

Didaktisch:

• sehr gut
• übersichtlich
• merkfähig
• propädeutisch sinnvoll

Wissenschaftlich:

• stark verkürzend
• teils anekdotisch
• mit problematischen Zuschreibungen („Der Mensch ist das Maß…“ usw.)

Als Einstieg brauchbar, als Forschungsstand unzureichend.

5. Gesamteinschätzung – präzise Antwort
Wie weit sind diese Aussagen heute Stand der Wissenschaft?

Kurzfassung:

• Strukturell: teilweise ja
• Inhaltlich: stark vereinfacht
• Bewertend: zeitgebunden
• Theorieplural: unzureichend

Wie weit sind sie Stand der „Kunst“ philosophischer Darstellung?

Als didaktische Kunst:

• klar
• stringent
• argumentativ sauber
• bildungswirksam

© Norbert Rieser Seite 28 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Als gegenwärtige philosophische Kunst:

• zu linear
• zu normativ
• zu wenig dialogisch

6. Brücke zu meiner Richtungsanalyse 2.0

Man kann es klar so formulieren:

Wieser/Rauter liefern eine hervorragende propädeutische Landkarte. 
Die Richtungsanalyse 2.0 versucht, einen Kompass für bewegte Gegenwart zu entfalten.

• 1.0: Ordnung durch Einteilung
• 2.0: Orientierung durch Bewegung
• Weisheitskompass: Navigation unter Unsicherheit

I. Wissenschaftlicher Kommentartext

Zur philosophiegeschichtlichen Darstellung nach Wieser/Rauter (Homepage)

Die  auf  dieser  Seite  thematisierte  philosophiegeschichtliche  Darstellung sowie  die  sogenannte
Richtungsanalyse  1.0 gehen  auf  das  AHS-Schulbuch  von  Alfred  Wieser  und  Karl  Rauter,
Philosophie – Logik und kritische Problemlehre zurück. Es handelt sich dabei ausdrücklich um eine
propädeutische  Einführung,  deren  Ziel  nicht  die  Abbildung  des  aktuellen  Forschungsstandes,
sondern die erste begriffliche und orientierende Erschließung philosophischen Denkens war.

Aus wissenschaftlicher Sicht ist diese Herkunft entscheidend für eine angemessene Bewertung. Die
Darstellung ist nicht falsch, sondern bewusst vereinfacht. Sie folgt dem didaktischen Leitprinzip der
zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts, philosophische Vielfalt durch klare Ordnungsschemata, Epochen-
gliederungen und Leitbegriffe überschaubar zu machen. Besonders prägend ist dabei die Perspektive
des  kritischen  Rationalismus und  einer  aufklärungsorientierten  Bildungstradition,  die  Rationalität,
Kritik und Wissenschaftlichkeit als zentrale Orientierungsgrößen versteht.

Diese Perspektive war historisch gut begründet. Sie reagierte auf die Erfahrungen ideologischer Verir-
rungen, totalitärer Systeme und irrationaler Weltdeutungen des 20. Jahrhunderts. Philosophie sollte
Klarheit schaffen, Begriffe schärfen und Denkweisen kritisch prüfen. In diesem Sinne leisteten Wieser
und Rauter einen wichtigen Beitrag zur philosophischen Bildungsarbeit.

Aus heutiger Sicht zeigen sich jedoch auch Grenzen dieser Darstellung. Die Philosophiegeschichte
erscheint stark linear, eurozentrisch und von einem Fortschrittsnarrativ geprägt, das Mythos, Religion
und Metaphysik primär als Vorstufen rationalen Denkens deutet.  Neuere philosophische Forschung
betont demgegenüber stärker die  Pluralität von Denkformen,  die kulturelle Eigenständigkeit nicht-
europäischer Traditionen sowie die wechselseitige Durchdringung von Rationalität,  Sinn, Praxis und
Weltdeutung.

Die hier  vorgestellte  Richtungsanalyse 2.0 versteht  sich daher nicht  als  Korrektur  im Sinne einer
Widerlegung,  sondern  als  Weiterentwicklung.  Sie  übernimmt  die  ordnende  Grundintention  der
klassischen Analyse, übersetzt sie jedoch in ein zeitgemäßes Modell, das Philosophie als bewegliche
Orientierung im Spannungsfeld von Wissen, Wirklichkeit, Sinn und Praxis begreift. Damit wird der
ursprüngliche  Bildungsanspruch  bewahrt,  zugleich  aber  für  eine  pluralistische,  dialogische  und
komplexe Gegenwart geöffnet.

© Norbert Rieser Seite 29 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


II. Didaktische Gegenüberstellung „damals – heute“
Philosophiegeschichtliche Orientierung im Wandel

Tabelle: Richtungsanalyse 1.0 (damals) und Richtungsanalyse 2.0 (heute)

Aspekt
Damals – Richtungsanalyse 1.0

(Wieser/Rauter)
Heute – Richtungsanalyse 2.0

Ziel Übersicht und Ordnung Orientierung und Navigation
Denkmodell Feste Richtungen und Kombinationen Bewegliche Spannungsachsen

Philosophiebegriff Systematische Lehre Prozesshafte Orientierung

Erkenntnis Vorrang der Kritik und Rationalität
Zusammenspiel von Erfahrung und

Deutung
Wirklichkeit Objektiv erkennbar Mehrschichtig, relational, dynamisch

Sinn & Werte Rational begründbar Kontextuell verantwortet

Religion Vor- oder Gegenstufe der Vernunft
Eine von mehreren

Orientierungsformen
Geschichtsbild Fortschrittslogik Pluralität, Brüche, Nebenlinien

Didaktik Vereinfachung durch Reduktion
Verständlichkeit durch

Perspektivenvielfalt

Erläuterungen zur Gegenüberstellung
1. Ordnung versus Orientierung

Die  klassische  Richtungsanalyse  zielte  auf  Ordnung:  Philosophische  Strömungen  sollten  klar
unterscheidbar  und  benennbar  sein.  Dieses  Vorgehen  ist  didaktisch  effektiv,  erzeugt  jedoch  den
Eindruck stabiler, abgeschlossener Denksysteme.

Die  Richtungsanalyse  2.0  ersetzt  Ordnung  durch  Orientierung.  Sie  geht  davon  aus,  dass
philosophische  Positionen  selten  eindeutig  festgelegt  sind,  sondern  sich  je  nach  Fragestellung
zwischen verschiedenen Polen bewegen. Philosophie erscheint damit nicht als Besitz von Wahrheit,
sondern als kompetenter Umgang mit Unsicherheit.

2. Vom Richtungsdenken zur Achsenlogik

In der Analyse 1.0 werden Denkformen als Richtungen verstanden, die kombiniert werden können,
aber  dennoch  relativ  stabil  bleiben.  Heute  zeigt  sich,  dass  philosophisches  Denken  stärker
situationsabhängig ist. Dieselbe Person kann empirisch argumentieren, hermeneutisch deuten und
existentiell entscheiden – ohne Widerspruch.

Die  Achsenlogik  der  Analyse  2.0  macht  diese  Beweglichkeit  sichtbar  und  vermeidet  ideologische
Zuschreibungen.

3. Erkenntnisverständnis im Wandel
Während  die  ältere  Darstellung  Rationalität  und  Kritik  als  primären  Maßstab  setzt,  betont  die
zeitgemäße Analyse die  Fallibilität allen Wissens. Erkenntnis entsteht nicht nur durch Überprüfung,
sondern  auch  durch  Interpretation,  Sprache  und  Erfahrung.  Damit  werden  naturwissenschaftliche,
geisteswissenschaftliche und lebensweltliche Zugänge gleichwertig, ohne sie gleichzusetzen.

4. Wirklichkeit: Objekt oder Beziehung?

Die Richtungsanalyse 1.0 ist implizit von einem objektiven Wirklichkeitsverständnis geprägt. Heute wird
Wirklichkeit  als  relationale  und  prozessuale  Größe verstanden,  die  zwar  nicht  beliebig,  aber
vielgestaltig  erfahrbar  ist.  Diese  Einsicht  verbindet  Naturwissenschaft,  Systemtheorie,
Sozialwissenschaft und Theologie, ohne sie zu vermischen.

© Norbert Rieser Seite 30 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


5. Sinn, Werte und Verantwortung

Frühere Darstellungen neigen dazu, Werte rational zu begründen oder als irrational abzuwerten. Die 
Richtungsanalyse 2.0 erkennt, dass Werte sich in verantworteten Entscheidungen bewähren 
müssen. Sinn entsteht nicht allein aus Regeln, sondern aus der reflektierten Verbindung von 
Maßstäben und Lebenspraxis.

6. Glaube/ Religion neu verortet

In der Analyse 1.0 erscheint Religion vor allem als historisches Stadium oder psychologisch erklärbares
Phänomen. Heute wird sie als kulturell und existentiell bedeutsame Orientierungsform verstanden,
die kritisch reflektiert, aber nicht vorschnell disqualifiziert wird. Entscheidend ist ihre Dialogfähigkeit und
lebenspraktische Wirkung.

7. Didaktische Konsequenz

Die klassische Darstellung bleibt für den Einstieg wertvoll. Die Richtungsanalyse 2.0 ergänzt sie dort, 
wo Orientierung wichtiger wird als Einteilung.

Man kann didaktisch zuspitzen:

Damals: Lernen, wie Philosophie geordnet wird.
Heute: Lernen, wie man sich philosophisch orientiert.

Merksatz

Die Richtungsanalyse 1.0 vermittelt Übersicht.
Die Richtungsanalyse 2.0 ermöglicht Orientierung.
Der Weisheitskompass verbindet beides 
zu verantwortlicher Urteilskraft.

Wo die Richtungsanalyse 1.0 heute als überholt gilt
und wie daraus eine zeitgemäße Orientierung und eine praxisfähige Anwendung entsteht

1.) Zeitgemäß reflektierte aktuelle Darstellung

Philosophie nach dem Ende fester Richtungen

1.1 Grundproblem der Richtungsanalyse 1.0 aus heutiger Sicht

Die Richtungsanalyse 1.0 ist dort überholt, wo sie implizit davon ausgeht, dass philosophische 
Orientierung primär durch:

• Einordnung in feste Richtungen
• Zuordnung zu Grundtypen des Denkens
• normative Vorrangstellungen einzelner Zugänge

gewonnen werden kann.

Diese Annahme widerspricht drei zentralen Einsichten der Gegenwartsphilosophie:

1. Philosophisches Denken ist kontextabhängig
2. Erkenntnis ist fallibel und perspektivisch
3. Lebenspraxis ist kein Anwendungsfall von Theorie, 

sondern ihr Mitursprung

Damit ist nicht die Ordnungsidee falsch, sondern ihr statischer Charakter.

© Norbert Rieser Seite 31 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


1.2 Vom Richtungsdenken zum Orientierungsdenken

Zeitgemäßes philosophisches Denken versteht sich nicht mehr als Zugehörigkeit zu einem „-ismus“, 
sondern als situative Orientierung im Spannungsfeld widersprüchlicher Anforderungen.

Statt:

• Rationalismus oder Hermeneutik
• Empirie oder Sinn
• Wissenschaft oder Weltdeutung

tritt:

• das bewusste Navigieren zwischen Perspektiven

Philosophie wird damit:

• weniger System
• weniger Lager
• weniger Weltanschauung

und mehr:

• Reflexionskompetenz
• Urteilskraft
• Orientierungswissen

1.3 Erkenntnistheoretischer Wandel

Die Richtungsanalyse 1.0 privilegiert eine kritisch-rationale Meta-Position. Heute gilt:

• Es gibt keinen standpunktlosen Standpunkt
• Kritik selbst ist perspektivisch
• Rationalität existiert in unterschiedlichen Formen

Erkenntnis wird verstanden als:

• vorläufig
• dialogisch
• sprachlich vermittelt
• praxisbewährt

Damit wird Erkenntnis robuster, nicht schwächer.

1.4 Wirklichkeitsverständnis heute

Die klassische Analyse setzt implizit eine einheitliche objektive Wirklichkeit voraus, die mehr oder 
weniger adäquat erkannt wird.

Heute gilt:

• Wirklichkeit ist mehrschichtig
• naturwissenschaftlich, sozial, kulturell und existentiell verschieden 

zugänglich
• nicht beliebig, aber nicht eindimensional

Philosophische Orientierung fragt daher:

Welche Wirklichkeit steht hier gerade im Fokus – und welche blenden wir aus?

© Norbert Rieser Seite 32 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


1.5 Sinn, Werte und Transzendenz

In Modell 1.0 erscheinen Sinn und Religion häufig als:

• irrational
• psychologisch erklärbar
• historisch überholt

Heute wird deutlich:

• Sinnfragen sind nicht eliminierbar
• Werte entstehen in Verantwortungsprozessen
• Transzendenz wirkt als Horizont, nicht als dogmatische Setzung

Philosophie reflektiert Sinn, ohne ihn zu fixieren.

1.6 Ergebnis der zeitgemäßen Darstellung

Philosophie heute ist weder:

• Systembau
• noch reine Kritik
• noch bloße Weltanschauung

sondern:

eine Kunst verantwortlicher Orientierung 
unter Bedingungen von Unsicherheit, Pluralität und Wandel

Damit ist die Richtungsanalyse 1.0 historisch verdienstvoll, aber gegenwartsbedingt begrenzt.

2.) Brauchbare Anwendung: Richtungsanalyse 2.0 im Weisheitskompass
Von Theorie zur Lebenspraxis

2.1 Der Weisheitskompass als Antwort auf die Überholtheit von 1.0

Wo Modell 1.0 fragt: Welche Richtung ist richtig? fragt der Weisheitskompass:

Wie orientiere ich mich verantwortlich in dieser Situation?

Er ersetzt:

• Klassifikation → Navigation
• System → Prozess
• Wahrheit → Urteilskraft

2.2 Integration von vier Achsen in die Praxis

A. Wissen – Was weiß ich wirklich?

Praxisfragen:

• Welche Fakten liegen vor?
• Wo beginnt Interpretation?
• Wo sind meine Wissensgrenzen?

© Norbert Rieser Seite 33 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Schutz vor:

• Dogmatismus
• Scheinwissen
• technokratischer Engführung

B. Wirklichkeitsvertrauen – In welcher Welt handle ich?

Praxisfragen:

• Geht es um Messbares?
• Um Beziehungen?
• Um Sinnzusammenhänge?

Schutz vor:

• Reduktionismus
• Weltverlust
• ideologischer Verengung

C. Sinn – Wofür lohnt es sich?

Praxisfragen:

• Was trägt mich?
• Was gibt Orientierung über das Funktionale hinaus?
• Wo wirkt ein größerer Horizont?

Schutz vor:

• Zynismus
• Sinnverlust
• rein instrumentellem Denken

D. Urteilskraft – Was ist jetzt verantwortbar?

Praxisfragen:

• Welche Entscheidung ist angemessen?
• Wem gegenüber trage ich Verantwortung?
• Welche Folgen hat mein Handeln?

Schutz vor:

• Moralismus
• Regelhörigkeit
• Entscheidungslähmung

2.3 Konkrete Anwendungsfelder

Der Weisheitskompass mit Richtungsanalyse 2.0 ist einsetzbar in:

• persönlichen Lebensentscheidungen
• Bildungsarbeit und Erwachsenenbildung
• kirchlichen Diskursen ohne Dogmatismus
• ethischen Konfliktlagen
• Organisations- und Prozessberatung
• Museums- und Kulturvermittlung

© Norbert Rieser Seite 34 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Er eignet sich dort, wo:

• keine eindeutigen Antworten existieren
• aber Entscheidungen unvermeidlich sind.

2.4 Praxisformel

Man kann die Anwendung so bündeln:

Weisheit bedeutet nicht, die richtige Richtung zu kennen, sondern zwischen Perspektiven 
beweglich, verantwortungsvoll und selbstkritisch navigieren zu können.

3. Abschließende Synthese

• Richtungsanalyse 1.0
→ ordnet philosophisches Denken seiner Zeit

• Richtungsanalyse 2.0
→ reflektiert philosophische Orientierung unserer Zeit

• Weisheitskompass
→ macht diese Orientierung l

lebbar, anwendbar und verantwortbar

Wo frühere Modelle Ordnung suchten, ermöglicht der Weisheitskompass Orientierung –
nicht trotz, sondern wegen der Komplexität unserer Welt.

© Norbert Rieser Seite 35 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


I. Grafisch begleitende Praxisanleitung
Der Weisheitskompass als Orientierungsinstrument

1. Die Grafik (gedanklich / gestalterisch)

Zentral: ein Kompasskreis
Vier Achsen / Quadranten:

• oben: Sinn 

• rechts: Wirklichkeitsvertrauen

• unten: Wissen 

• links: Urteilskraft

Mitte:

Situation / Frage / Entscheidung

Außenring (optional):

Transzendenz-Horizont / Resonanzraum

Die Grafik soll nicht bewerten, sondern Bewegung ermöglichen.

© Norbert Rieser Seite 36 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


2. Schritt-für-Schritt-Anwendung (grafisch nummerierbar)

Schritt 1: Die Situation benennen

(Mitte des Kompasses)

• Worum geht es konkret?
• Was steht jetzt an?
• Wer ist betroffen?

Grafisch: Punkt oder Kreis in der Mitte
Didaktischer Sinn: Vermeidung von Diffusität

Schritt 2: Wissen klären

(hier – unterer Quadrant)

Leitfragen:

• Was weiß ich gesichert?
• Was vermute ich nur?
• Wo fehlen Informationen?

Grafisch: Pfeil nach oben
Warnhinweis: Nicht alles, was plausibel klingt, ist Wissen

Schritt 3: Wirklichkeit wahrnehmen

(hier - echter Quadrant)

Leitfragen:

• Welche Art von Wirklichkeit liegt hier vor?

• technisch?
• sozial?
• emotional?
• Existentiell?

• Was lässt sich nicht „lösen“, sondern nur gestalten?

Grafisch: Pfeil nach rechts
Warnhinweis: Reduktionismus vermeiden

Schritt 4: Sinn und Werte prüfen

(hier - oberer Quadrant)

Leitfragen:

• Worum geht es mir (oder uns) eigentlich?
• Was soll bewahrt werden?
• Was wäre Verrat an mir selbst?

Grafisch: Pfeil nach unten
Warnhinweis: Sinn ist nicht gleich Moralregel

© Norbert Rieser Seite 37 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Schritt 5: Urteilskraft entwickeln

(hier - linker Quadrant)

Leitfragen:

• Was ist jetzt verantwortbar?
• Welche Entscheidung kann ich vertreten?
• Welche Folgen nehme ich in Kauf?

Grafisch: Pfeil nach links
Warnhinweis: Perfekte Lösungen gibt es selten

Schritt 6: Rückbindung an den Horizont

(Außenring)

Leitfragen:

• Was relativiert meinen Anspruch?
• Wo darf ich loslassen?
• Wo vertraue ich, ohne sicher zu sein?

Grafisch: offener Kreis
Sinn: Entlastung von Absolutheitsdruck

Kernsatz zur Grafik

Der Weisheitskompass liefert keine Antworten, sondern hilft, tragfähige Entscheidungen 
zu verantworten.

II. Kurzfassung für Entscheidungssituationen

Der Weisheitskompass in 90 Sekunden

Diese Kurzfassung eignet sich für:

• akute Entscheidungen
• Gespräche
• Beratung
• Selbstklärung

Die 4-Fragen-Formel

1. Wissen
Was weiß ich wirklich – und was nicht?

2. Wirklichkeit
Womit habe ich es hier eigentlich zu tun?

3. Sinn
Wofür lohnt sich diese Entscheidung?

4. Urteilskraft
Was ist jetzt verantwortbar – trotz Unsicherheit?

Zusatzfrage (optional):
Was entlastet mich vom Anspruch, alles im Griff haben zu müssen?

© Norbert Rieser Seite 38 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Merksatz

Eine gute Entscheidung ist nicht fehlerfrei, sondern verantwortet, reflektiert und tragbar.

III. Systemische Anwendungsskizze
Weisheitskompass in Beratung, Organisation und Gruppen

1. Grundannahme (systemisch)

• Menschen handeln nicht isoliert
• Entscheidungen entstehen in Beziehungssystemen
• Probleme sind selten eindeutig, sondern mehrdimensional

Der Weisheitskompass ersetzt keine Analyse, sondern strukturiert Reflexion im System.

2. Anwendung im systemischen Setting

Phase 1: Auftragsklärung

• Was ist das Thema?
• Wer ist beteiligt?
• Wer entscheidet – wer trägt Folgen?

Kompass-Mitte

Phase 2: Perspektiven sammeln

(Jeder Quadrant wird explizit bearbeitet)

• Wissen: Fakten, Daten, Annahmen
• Wirklichkeit: Rollen, Dynamiken, Macht, Emotionen
• Sinn: Werte, Leitbilder, biografische Bezüge
• Urteilskraft: Entscheidungsoptionen, Risiken

Sichtbar machen, wo Übergewicht herrscht
(z. B. zu viel Wissen – zu wenig Sinn)

Phase 3: Muster erkennen

Typische systemische Dysbalancen:

• Viel Analyse – keine Entscheidung
• Starker Sinn – fehlende Realitätssicht
• Hohe Moral – geringe Verantwortung
• Funktionale Lösungen – innerer Widerstand

Der Kompass wirkt als Spiegel, nicht als Richter

Phase 4: Entscheidungsreife herstellen

Ziel ist nicht Konsens, sondern:

© Norbert Rieser Seite 39 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


• geteilte Orientierung
• nachvollziehbare Entscheidung
• tragbare Verantwortung

3. Rolle der Begleitung 

Die begleitende Person:

• gibt keine Lösungen vor
• hält den Prozess offen
• sorgt für Balance der Perspektiven
• schützt vor vorschnellen Absolutheiten

Weisheit zeigt sich im Prozess, nicht im Ergebnis

Gesamtsynthese 

Die Richtungsanalyse 2.0 beschreibt, wie Denken sich bewegt.
Der Weisheitskompass zeigt, wie Menschen sich orientieren können.
In der Praxis entsteht Weisheit dort, wo Wissen, Wirklichkeit, 
Sinn und Urteilskraft in Beziehung treten.

4. Kurzfassung der Struktur

1. Titel

2. Einführung

3. Herkunft

4. Grundidee

5. Grafik

6. Legende

7. Wissen

8. Wirklichkeit

9. Sinn

10.Urteilskraft

11.Kurzformel

12.Selbstreflexion

13.Moderation

14.Systemik

15.Abschluss

Abschließender Merksatz für das Heft

Weisheit entsteht nicht durch fertige Antworten, sondern durch verantwortliche 
Orientierung im Wandel.

© Norbert Rieser Seite 40 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


© Norbert Rieser Seite 41 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


© Norbert Rieser Seite 42 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


© Norbert Rieser Seite 43 / 43

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

	Philosophische Richtungsanalyse heute
	Orientierung zwischen Wahrheit, Wissen und Verantwortung

	Inhaltsübersicht
	1. Ausgangspunkt und Ziel der Richtungsanalyse
	2. Warum Menschen Orientierung brauchen
	3. Klassische philosophische Grundrichtungen
	4. Zentrale Fragestellungen der Richtungsanalyse
	5. Was an der Richtungsanalyse 1.0 heute trägt
	6. Wo sie an Grenzen stößt
	7. Richtungsanalyse 2.0 als zeitgemäße Weiterführung
	8. Zusammenfassung und Quintessenz
	9. Tabelle: Philosophische Richtungen und Leitfragen
	Vertiefende Anhänge
	Philosophische Richtungsanalyse 1.0 und 2.0
	meine Einordnung und Weiterentwicklung
	Vorbemerkung

	1. Herkunft und Geist der Richtungsanalyse 1.0 – meine Einordnung
	2. Was ich daran weiterhin für tragfähig halte
	2.1 Bevorzugte Denkoperationen
	2.2 Kombinationslogik statt Reinformen

	3. Wo ich das Modell heute für überholt halte
	3.1 Psychologisierung philosophischer Richtungen
	3.2 Kanonische Verengung
	3.3 Normative Schlagseite

	4. Wissenschaft oder Ordnungskunst? – mein Gesamturteil
	5. Übergang zur Richtungsanalyse 2.0 – meine Grundentscheidung
	Von Richtungen zu Orientierungsweisen

	6. Philosophische Richtungsanalyse 2.0 – systematisch entfaltet
	6.1 Vier Grundachsen der Orientierung

	7. Verschränkung mit dem Weisheitskompass
	8. Didaktische Aufbereitung
	8.1 Museumspädagogik Vorschlag
	8.2 Gemeinde
	8.3 Bildungsarbeit

	9. Zusammenfassung
	Kurzfassung für traditionell evangelische Leser
	1. Herkunft und Geist der Einteilung
	2. Was daran weiterhin wissenschaftlich tragfähig ist
	a) Die Grundidee der „bevorzugten Denkoperationen“
	b) Die Einsicht in Kombinationslogiken

	3. Wo das Modell heute als überholt gilt
	a) Psychologisierung philosophischer Richtungen
	c) Normative Schlagseite

	4. Wissenschaft oder Kunst?
	Als Wissenschaft:
	Als Kunst der Ordnung und Orientierung:

	5. Anschlussfähigkeit an meine Arbeit
	6. Gesamtbewertung

	Philosophische Richtungsanalyse 2.0
	Ein pluralistischer Orientierungsmodell-Entwurf für Gegenwart und Zukunft
	1. Grundentscheidung für Neufassung
	Von „Richtungen“ zu Orientierungsweisen

	2. Vier Grundachsen philosophischer Orientierung
	A. Erkenntnisachse
	B. Wirklichkeitsachse
	C. Sinn- und Wertachse
	D. Subjekt- und Praxisachse

	3. Philosophische Profile als Konfigurationen, nicht als Lager
	Beispielhafte Profile (nicht erschöpfend):

	4. Zentrale erkenntnistheoretische Leitprinzipien (Meta-Ebene)
	5. Verhältnis zu Glaube / Religion, Spiritualität und Weltanschauung
	6. Kurzformel meiner Richtungsanalyse 2.0
	7. Anschluss an meinen Weisheitskompass
	Abschließende Einordnung


	Philosophische Richtungsanalyse 2.0
	Übersicht
	Tabelle 1: Grundachsen philosophischer Orientierung
	Tabelle 2: Typische Orientierungsprofile (Konfigurationen)

	Erklärungen und Begründungen
	1. Warum eine neue Richtungsanalyse notwendig ist
	2. Begründung der vier Achsen
	2.1 Erkenntnisachse
	2.2 Wirklichkeitsachse
	2.3 Sinn- und Wertachse
	2.4 Subjekt- und Praxisachse

	3. Warum Profile statt Richtungen
	4. Wissenschaftliche Tragfähigkeit
	5. Kurzformel

	I. Rückbindung der Richtungsanalyse 2.0
	an die klassische Richtungsanalyse (1.0)
	1. Historische Würdigung der Richtungsanalyse 1.0
	2. Innere Logik und Grenzen der Richtungsanalyse 1.0
	2.1 Implizite Voraussetzungen
	2.2 Methodische Grenzen aus heutiger Sicht

	3. Übergang zu meiner Richtungsanalyse 2.0

	II. Integration der Richtungsanalyse 2.0 in meinen Weisheitskompass
	1. Struktur des Weisheitskompasses als Meta-Rahmen
	2. Zuordnung der Achsen zum Weisheitskompass
	Tabelle: Integration Richtungsanalyse 2.0 × Weisheitskompass

	3. Philosophische Vertiefung der Integration
	Wissen
	Vertrauen
	Sinn
	Urteilskraft

	4. Der Transzendenzhorizont im Weisheitskompass

	III. Didaktische Kurzfassung Vorschlag für Museumspädagogik
	Titelvorschlag
	Kurzer Einführungstext
	Vier Grundfragen, die uns alle betreffen
	Kernaussage
	Verbindung zum Glauben (offen formuliert)
	Schlusssatz

	Abschließend
	Philosophische Richtungsanalyse – von 1.0 zu 2.0
	Einordnung und Weiterentwicklung
	Unterzeile für meine Homepage


	FAQ – Warum braucht es eine Richtungsanalyse 2.0?
	Was ist eine philosophische Richtungsanalyse überhaupt?
	Warum reichte die klassische Richtungsanalyse (1.0) lange Zeit aus?
	Warum stößt diese ältere Analyse heute an Grenzen?
	Was macht die Richtungsanalyse 2.0 anders?
	Heißt das: Alles ist relativ?
	Welche Rolle spielen Glauben, Religion und Spiritualität?
	Wozu ist die Richtungsanalyse 2.0 im Alltag nützlich?
	Was ist die zentrale Idee in einem Satz?
	Wie hängt das mit dem Weisheitskompass zusammen?

	1. Vorbemerkung: Maßstab der Beurteilung
	2. Philosophiegeschichtlicher Überblick (Texte S. 238–239)
	2.1 Was daran weiterhin Stand der Wissenschaft ist
	a) Grobe Epochengliederung
	b) Zentrale Leitmotive pro Epoche
	c) Betonung der zeitgemäßen Reflexion und Wissenschaftsentwicklung

	2.2 Was heute wissenschaftlich überholt oder problematisch ist
	a) Eurozentrische Verkürzung
	b) Fortschrittsnarrativ
	c) Problematische Bewertung des Deutschen Idealismus
	d) Verengte Sicht auf Religion


	3. Texte zur Situation der Philosophie nach 1945 (S. 240)
	3.1 Was weiterhin sehr wertvoll ist
	a) Diagnose der Isolierung philosophischer Lager
	b) Betonung von Kritik + Engagement

	3.2 Wo der Text heute nicht mehr aktuell ist
	a) Dominanz des kritischen Rationalismus


	4. Philosophiegeschichtliche Zeittabelle (S. 241)
	Bewertung
	Didaktisch:
	Wissenschaftlich:


	5. Gesamteinschätzung – präzise Antwort
	Wie weit sind diese Aussagen heute Stand der Wissenschaft?
	Wie weit sind sie Stand der „Kunst“ philosophischer Darstellung?

	6. Brücke zu meiner Richtungsanalyse 2.0
	I. Wissenschaftlicher Kommentartext
	Zur philosophiegeschichtlichen Darstellung nach Wieser/Rauter (Homepage)

	II. Didaktische Gegenüberstellung „damals – heute“
	Philosophiegeschichtliche Orientierung im Wandel
	Tabelle: Richtungsanalyse 1.0 (damals) und Richtungsanalyse 2.0 (heute)
	Erläuterungen zur Gegenüberstellung
	1. Ordnung versus Orientierung
	2. Vom Richtungsdenken zur Achsenlogik
	3. Erkenntnisverständnis im Wandel
	4. Wirklichkeit: Objekt oder Beziehung?
	5. Sinn, Werte und Verantwortung
	6. Glaube/ Religion neu verortet
	7. Didaktische Konsequenz

	Merksatz

	Wo die Richtungsanalyse 1.0 heute als überholt gilt
	und wie daraus eine zeitgemäße Orientierung und eine praxisfähige Anwendung entsteht

	1.) Zeitgemäß reflektierte aktuelle Darstellung
	Philosophie nach dem Ende fester Richtungen
	1.1 Grundproblem der Richtungsanalyse 1.0 aus heutiger Sicht
	1.2 Vom Richtungsdenken zum Orientierungsdenken
	1.3 Erkenntnistheoretischer Wandel
	1.4 Wirklichkeitsverständnis heute
	1.5 Sinn, Werte und Transzendenz
	1.6 Ergebnis der zeitgemäßen Darstellung


	2.) Brauchbare Anwendung: Richtungsanalyse 2.0 im Weisheitskompass
	Von Theorie zur Lebenspraxis
	2.1 Der Weisheitskompass als Antwort auf die Überholtheit von 1.0
	2.2 Integration von vier Achsen in die Praxis
	A. Wissen – Was weiß ich wirklich?
	B. Wirklichkeitsvertrauen – In welcher Welt handle ich?
	C. Sinn – Wofür lohnt es sich?
	D. Urteilskraft – Was ist jetzt verantwortbar?

	2.3 Konkrete Anwendungsfelder
	2.4 Praxisformel
	3. Abschließende Synthese

	I. Grafisch begleitende Praxisanleitung
	Der Weisheitskompass als Orientierungsinstrument
	1. Die Grafik (gedanklich / gestalterisch)
	2. Schritt-für-Schritt-Anwendung (grafisch nummerierbar)
	Schritt 1: Die Situation benennen
	Schritt 2: Wissen klären
	Schritt 3: Wirklichkeit wahrnehmen
	Schritt 4: Sinn und Werte prüfen
	Schritt 5: Urteilskraft entwickeln
	Schritt 6: Rückbindung an den Horizont

	Kernsatz zur Grafik


	II. Kurzfassung für Entscheidungssituationen
	Der Weisheitskompass in 90 Sekunden
	Die 4-Fragen-Formel
	Merksatz


	III. Systemische Anwendungsskizze
	Weisheitskompass in Beratung, Organisation und Gruppen
	1. Grundannahme (systemisch)
	2. Anwendung im systemischen Setting
	Phase 1: Auftragsklärung
	Phase 2: Perspektiven sammeln
	Phase 3: Muster erkennen
	Phase 4: Entscheidungsreife herstellen

	3. Rolle der Begleitung

	Gesamtsynthese
	4. Kurzfassung der Struktur
	Abschließender Merksatz für das Heft



