
DEUTEN – AUSLEGEN – EXEGESE 

1. Grundgedanke

Während die Naturwissenschaften primär erklären (Kausalgesetze, Messbarkeit, Prognosen), zielen die Geisteswissenschaften auf Verstehen – und
dieses Verstehen vollzieht sich wesentlich als Deuten von Sinnzusammenhängen.

Klassische Formel (nach Dilthey): „Die Natur erklären wir, das Seelenleben verstehen wir.“

2. Was bedeutet das präzise?

Deuten heißt:

• Sinn aus Zeichen, Texten, Handlungen, Institutionen, Symbolen erschließen
• Einzelnes im Horizont eines Ganzen verstehen
• Gegenwärtige Perspektiven reflektiert mit historischen Kontexten vermitteln

Deuten ist daher kein subjektives „Hineinlesen“, sondern ein dialogischer Prozess zwischen Quelle und Ausleger.

3. Hermeneutik als methodischer Kern

Die methodische Ausarbeitung des Deutens geschieht in der  Hermeneutik. Zentral ist dabei der sogenannte hermeneutische Zirkel: Das Ganze
erschließt sich aus den Teilen, die Teile erhalten Sinn aus dem Ganzen. Dieser Zirkel ist kein logischer Fehler, sondern Ausdruck eines produktiven
Erkenntnisprozesses.

4. Denktraditionen des Deutens

Wilhelm Dilthey

• Begründete die Geisteswissenschaften als Verstehenswissenschaften
• Deuten dient der Erschließung gelebter Erfahrung

Hans-Georg Gadamer

• Betonung der Wirkungsgeschichte
• Deutung immer perspektivisch, aber nicht beliebig
• Wahrheit ereignet sich im Gespräch

Paul Ricœur

• Deutung als Mehrschichtigkeit von Sinn
• Verbindung von Hermeneutik, Symbolik und Kritik

5. Abgrenzung

Wissenschaftstyp Leitfrage Methode
Naturwissenschaften Warum geschieht etwas? Erklären

Geisteswissenschaften Was bedeutet etwas? Deuten / Verstehen
Sozialwissenschaften Wie wirkt etwas? Erklären und Deuten

Gegenwärtige Geisteswissenschaften verbinden Deutung häufig mit kritischer Reflexion (Macht, Ideologie, Sprache).

6. Wichtig: Deuten ≠ Beliebigkeit

Methodisches Deuten ist gebunden an:

• Quellenkritik
• historische Kontexte
• sprachliche Präzision
• argumentative Nachvollziehbarkeit
• intersubjektive Prüfbarkeit

Nicht jede Deutung gilt, wohl aber mehrere begründete Deutungen.

7. Deuten – Auslegen – Auslegung – Exegese

Begriffe und Absolutheitsansprüche (Übersicht)

Begriff Kurzdefinition Ebene Absolutheitsanspruch Typisches Risiko

Deuten
Sinnzuschreibung 

aus einer konkreten Perspektive
Lebenspraxis / 

Existenz
niedrig Beliebigkeit

Auslegen
Methodisch geleitete Deutung 

eines Textes
Vermittlung mittel

Verabsolutierung 
der Methode

Auslegung Ergebnis eines Auslegungsprozesses Lehr- / Deutungsebene variabel Dogmatisierung

Exegese Wissenschaftliche Texterschließung Wissenschaft
methodisch gebunden, 

nicht absolut
Reduktion 
auf Historie

© Norbert Rieser Seite 1 / 19

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


8. Deuten

Sinnentscheidung ohne Absolutheitsanspruch

Deuten bezeichnet den elementaren Akt, einer Erfahrung, einem Text oder einer Situation Bedeutung zuzuweisen, um handlungsfähig zu bleiben. 
Deuten geschieht immer perspektivisch, situativ und vorläufig.

• Deuten fragt: Was bedeutet das für mich – jetzt?
• Deuten weiß um seine Begrenztheit.
• Deuten erhebt keinen Anspruch auf letzte Wahrheit.
•

In meinem Weisheitskompass ist Deuten der beweglichste Pol: orientierend, aber bewusst korrigierbar.

Evangelisch anschlussfähig, weil:

• der reformatorische Glaube keinen ungebrochenen Zugriff auf Wahrheit kennt,
• sondern auf verantwortetes Verstehen angewiesen bleibt.

9. Auslegen

Methodisch verantwortetes Deuten

Auslegen ist Deuten unter methodischer Disziplin. Hier wird Sinn nicht frei gesetzt, sondern am Text entlang entwickelt.

• historische Kontexte werden berücksichtigt,
• sprachliche Strukturen ernst genommen,
• Gegenwartsfragen reflektiert eingebracht.

Auslegen fragt: Was kann dieser Text – unter Beachtung seiner Bedingungen – sinnvoll sagen?  Der Absolutheitsanspruch bleibt begrenzt, aber 
stärker als beim bloßen Deuten. Risiko: Methoden werden zu Wahrheitsgaranten erhoben („Weil es historisch so war, gilt es so.“).

10. Auslegung

Ergebnis mit unterschiedlichem Anspruch

Auslegung bezeichnet das Resultat eines Auslegungsprozesses. Hier entscheidet sich, wie hoch der Geltungsanspruch angesetzt wird.

Typen von Auslegung (nach Anspruchsstärke):

Auslegungstyp Charakter Absolutheitsanspruch
persönlich lebenspraktisch gering

gemeindlich orientierend moderat
kirchlich normsetzend erhöht

dogmatisch verbindlich sehr hoch

Evangelisch gesehen: Auch kirchliche Auslegung bleibt unter dem Vorbehalt erneuter Prüfung. Reformatorischer Kern: Keine Auslegung ist 
sakrosankt – auch nicht die eigene.

11. Exegese

Wissenschaftliche Bibelauslegung (evangelisch)

Exegese ist  die  wissenschaftlich  kontrollierte  Erschließung biblischer  Texte.  Sie  verzichtet  bewusst  auf  Glaubenszwang  und  arbeitet  mit
überprüfbaren Methoden.

Evangelisch anerkannte exegetische Zugänge

Exegeseform Fokus Stärke Grenze
historisch-kritisch Entstehung, Kontext Sachlichkeit Sinnreduktion

literarisch Textstruktur Textnähe Kontextverlust
traditionsgeschichtlich Überlieferung Tiefenschärfe Komplexität

kanonisch Bibel als Ganzes innere Kohärenz Harmonisierung
rezeptionsästhetisch Wirkung beim Leser Gegenwartsbezug Subjektivität
sozialgeschichtlich Macht, Milieu Realitätsnähe Ideologisierung

Evangelischer Konsens:

• Exegese liefert keine fertige Wahrheit,
• sondern Material für verantwortete Auslegung.

12. Evangelische Gesamtlogik (zusammenfassend)

In evangelischer Perspektive: Exegese klärt den Text. Auslegung vermittelt seinen Sinn. Auslegen verantwortet den Weg. Deuten ermöglicht 
Leben. Zugespitzt: Je höher der Absolutheitsanspruch, desto größer die Pflicht zur Selbstkritik.

© Norbert Rieser Seite 2 / 19

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Ergänzung in meinem Weisheits- und Deutungsmodell 

In meinem Verständnis bleibt  keine dieser Ebenen für sich ausreichend.  Ich halte Deuten für unverzichtbar,  weil  ohne Sinnentscheidung keine
Orientierung entsteht. Ich halte Auslegen für notwendig, weil Sinn ohne Textbindung beliebig wird. Ich schätze Auslegung, solange sie sich ihrer
Vorläufigkeit bewusst bleibt. Und ich halte Exegese für unverzichtbar, solange sie nicht vorgibt, Sinn ersetzen zu können.

Mein Weisheitskompass zielt nicht auf letzte Antworten, sondern auf maßvolle Urteilskraft: texttreu, lebensnah, dialogfähig.

Synthese

Deuten ist die zentrale Methode der Geisteswissenschaften – verstanden als reflektiertes, kontextsensibles Sinnverstehen, das zwischen 
Vergangenheit und Gegenwart, Text und Leser, Faktum und Bedeutung vermittelt.

I. Theologischer Aspekt
Deuten als Grundvollzug des Glaubens

Theologisch erweist sich Deuten nicht als Nebentätigkeit, - als  konstitutiver Vollzug des Glaubens. Offenbarung begegnet niemals roh oder un-
mittelbar, stets vermittelt durch Sprache, Geschichte, Bilder und Erzählungen. Damit wird Glauben zu einem Akt des Verstehens – und Verstehen
zu einem Akt des Deutens.

Bereits die biblische Tradition kennt kein glaubensloses Faktenlesen. Prophetische Rede, Psalmen, Gleichnisse und Briefe verlangen Auslegung,
Kontextualisierung und Aktualisierung. Der berühmte reformatorische Grundsatz sola scriptura bedeutet nicht Textpositivismus, sondern Verpflichtung
zur verantworteten Auslegung.

In der modernen Hermeneutik – paradigmatisch bei Hans-Georg Gadamer – wird deutlich: Wahrheit ereignet sich nicht als Besitz, sondern als
Geschehen im Gespräch. Theologisch gewendet heißt das: Glauben vollzieht sich als  Resonanzgeschehen zwischen Überlieferung und gegen-
wärtiger Existenz.

Deuten bewahrt Glauben vor zwei Gefahren:
– vor Fundamentalismus, der Texte versteinert,
– vor Beliebigkeit, die jede Bindung auflöst.

Glaube lebt von beweglicher Treue: treu zur Überlieferung, beweglich im Verstehen.

II. Erkenntnistheoretischer Aspekt

Deuten unter Bedingungen von Fallibilität und Perspektivität

Erkenntnistheoretisch verweist Deuten auf eine Grundannahme moderner Wissenschaft: Erkenntnis bleibt perspektivisch und fallibel. Es gibt 
keine voraussetzungslose Sicht auf Wirklichkeit – weder in der Theologie noch in den Geisteswissenschaften insgesamt. Bereits Wilhelm Dilthey 
unterschied grundlegend zwischen Erklären und Verstehen. Während naturwissenschaftliche Erklärung auf Kausalzusammenhänge zielt, erschließt 
Verstehen Sinnzusammenhänge, die nur im historischen und kulturellen Kontext zugänglich werden.

Paul Ricœur vertieft diesen Gedanken, indem er Deutung als Mehrdeutigkeit unter methodischer Kontrolle beschreibt. Texte, Symbole und Narra-
tive eröffnen Sinnüberschüsse, die nicht auf eine einzige Lesart reduzierbar sind – wohl aber kritisch geprüft werden müssen.

Damit erhält Deuten eine erkenntnistheoretische Würde: Es anerkennt Realität, ohne sie vollständig zu besitzen. Es sucht Wahrheit, ohne sie zu 
verabsolutieren.

Deuten steht somit für eine maßvolle Rationalität, die weder naiv-realistisch noch relativistisch verfährt, sondern zwischen beiden Polen vermittelt.

III. Integration in den Weisheitskompass

Deuten als vermittelnde Praxis zwischen Wissen, Vertrauen und Sinn

Im Horizont  meines Weisheitskompasses lässt sich Deuten als verbindende Praxis verstehen, die mehrere Achsen zugleich aktiviert:

• Wissen: Deuten arbeitet mit Quellen, Methoden, historischer Kompetenz.
• Vertrauen: Deuten setzt die Bereitschaft voraus, sich auf Sinnangebote einzulassen, 

ohne Garantien zu verlangen.
• Sinn: Deuten erschließt Bedeutung, Orientierung und Lebensrelevanz.
• Selbstreflexion: Deuten macht die eigene Perspektive sichtbar und korrigierbar.

Deuten bewegt sich dabei in einem Resonanzraum zwischen Subjekt und Welt. Es geht nicht um bloße Zuschreibung, sondern um ein antwortendes 
Verstehen, das sich formen lässt und selbst formt. Erkenntnis erscheint hier als gestaltwerdender Prozess, nicht als abgeschlossene Struktur. In 
lebenspraktischer Hinsicht wird Deuten zur Grundlage von Urteilskraft: Wer deuten kann, unterscheidet. Wer unterscheidet, urteilt maßvoll. Wer 
maßvoll urteilt, handelt verantwortlicher.

Deuten wird zur Weisheitskompetenz: nicht spektakulär, aber tragfähig – gerade in Zeiten pluraler Deutungsangebote und brüchiger Gewissheiten.

Synthese

Deuten erweist sich 

– theologisch als Vollzug lebendigen Glaubens,
– erkenntnistheoretisch als Ausdruck fallibler Rationalität,
– praktisch als zentrale Kompetenz eines reflektierten Weisheitsverständnisses.

Nicht Deutungslosigkeit schützt vor Irrtum, sondern gute Deutung. Gute Deutung entsteht dort, wo Verstehen, Vertrauen und Verantwortung 
einander wechselseitig tragen.

© Norbert Rieser Seite 3 / 19

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Deuten als Methode – theologische, erkenntnistheoretische und praxisorientierte Perspektive

Aspekt Zentraler Fokus Verständnis von Deuten
Methodische
Leitbegriffe

Ertrag für Orientierung &
Lebenspraxis

Theologisch
Glauben als
verstehender

Vollzug

Deuten erscheint als dialogischer Vorgang
zwischen Überlieferung und gegenwärtiger

Existenz; Sinn erschließt sich nicht
unmittelbar, sondern im 

verantworteten Auslegen.

Hermeneutik,
Wirkungsgeschichte,

Resonanz, Verheißung,
verantwortete Auslegung

Schutz vor Fundamentalismus
und Beliebigkeit; Ermöglichung

eines lebendigen,
anschlussfähigen Glaubens

Erkenntnistheoretisch
Wissen unter

Bedingungen von
Perspektivität

Deuten anerkennt Realität, ohne sie
vollständig zu besitzen; 

Wahrheit bleibt suchend, korrigierbar 
und kontextabhängig erschlossen.

Fallibilismus,
Perspektivität,

Sinnzusammenhang,
Kontextualität, 

kritische Prüfung

Entwicklung maßvoller
Urteilskraft; Fähigkeit zur

Unterscheidung 
in pluralen Deutungsräumen

Weisheitskompass
(praxisbezogen)

Orientierung im
Lebensvollzug

Deuten wirkt als vermittelnde Praxis
zwischen Wissen, Vertrauen, Sinn und
Selbstreflexion; Bedeutung entsteht im
Resonanzraum von Person und Welt.

Resonanzraum,
gestaltwerdend,
Selbstreflexion,

Urteilskraft, Verantwortung

Förderung tragfähiger
Entscheidungen; Stärkung

lebenspraktischer Weisheit in
Wandel und Unsicherheit

zur Integration

Die Tabelle macht sichtbar: Deuten fungiert weder als bloßes Instrument noch als subjektive Willkür, sondern als verbindende Erkenntnisform, die 
wissenschaftliche Redlichkeit, existenzielle Offenheit und praktische Orientierung miteinander vermittelt.

Risiken & Fehlformen des Deutens

Aspekt Typische Fehlform Kurzbeschreibung Erkenntnistheoretisches Defizit Korrektives Moment

Theologisch
Fundamentalistische

Versteinerung

Texte werden zeitlos verabsolutiert;
historische Bedingtheit und

metaphorische Tiefenschichten
bleiben ausgeblendet.

Verwechslung von Sinn und
Buchstabe; Negierung

geschichtlicher Vermittlung

Kontextualisierte Auslegung;
Rückbindung an

Wirkungsgeschichte und
Lebenspraxis

Theologisch
Beliebige

Spiritualisierung

Sinn wird rein subjektiv konstruiert;
gemeinschaftliche und tradierte
Maßstäbe verlieren ihr Gewicht.

Auflösung intersubjektiver
Prüfbarkeit

Dialogische Deutung;
Rückkopplung an Text,

Tradition und Gemeinschaft

Erkenntnistheoretisch
Naiver 

Objektivismus

Eigene Deutung erscheint als einzig
mögliche; Perspektivität bleibt

unreflektiert.

Blindheit gegenüber
Vorverständnissen

Explizite Selbstreflexion;
Anerkennung alternativer

Deutungen

Erkenntnistheoretisch
Relativistische

Beliebigkeit

Alle Deutungen gelten als
gleichwertig; argumentative

Unterschiede verlieren Bedeutung.

Verlust von Wahrheitsanspruch
und Kritikfähigkeit

Kriteriengeleitete
Unterscheidung; methodische

Begründung

Praxis /
Weisheitskompass

Instrumentalisierende
Deutung

Sinn wird funktional angepasst, um
Entscheidungen vorab zu

rechtfertigen.

Vermischung von Erkenntnis 
und Zweck

Trennung von Verstehen und
Nutzen; Offenheit für Korrektur

Praxis /
Weisheitskompass

Vermeidende 
Deutung

Deutung dient der Beruhigung;
konflikthafte Aspekte werden

ausgeblendet.

Angstvermeidung 
statt Wahrnehmung

Mut zur Ambivalenz; Aushalten
von Spannung und

Ungewissheit

Praxis /
Weisheitskompass Überdeutung

Sinn wird überfrachtet; jede
Erfahrung erhält symbolische

Bedeutung.

Verlust von Maß 
und Differenzierung

Maßvolle Zurücknahme;
Anerkennung von Kontingenz

Einordnender Kommentar

Diese Tabelle verdeutlicht: Nicht das Deuten selbst gefährdet Orientierung, sondern seine unkritischen Verkürzungen. Reifes Deuten bewegt sich 
zwischen Bindung und Offenheit, zwischen Sinnsuche und methodischer Disziplin. Gerade im Horizont Ihres Weisheitskompasses zeigt sich Deuten 
als lern- und korrigierfähige Praxis, die Irrtumsanfälligkeit nicht verdrängt, sondern produktiv integriert.

© Norbert Rieser Seite 4 / 19

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Erklärtext zum Bild „Deuten“

Das Bild veranschaulicht Deuten als vermittelnden Grundvollzug menschlicher Orientierung zwischen Glauben, Erkenntnis und Weisheit. Im Zen-
trum steht der Begriff  DEUTEN über einem offenen Buch – Sinnbild für den hermeneutischen Prozess, in dem Bedeutung nicht einfach vorliegt,
sondern erschlossen wird.

Glaube – Theologie
Auf der linken Seite erscheint zunächst Glaube, erst danach Theologie. Diese Reihenfolge macht deutlich: Glaube geht dem systematischen Nach-
denken voraus. Er wurzelt in Vertrauen, Überlieferung und existenzieller Erfahrung. Das dargestellte leere Kreuz – bewusst ohne die Darstellung des
Gekreuzigten – verweist nicht auf ein historisches Detail, sondern auf einen  offenen Deutungshorizont: Glauben bleibt Einladung, nicht Zwang.
Theologie reflektiert diesen Glauben kritisch, sprachlich und verantwortet.

Erkenntnis – Philosophie
Rechts steht der Bereich der Erkenntnis, konkretisiert durch Philosophie. Symbole wie Buch, Lupe und Denkzeichen verweisen auf Analyse, Zweifel
und Perspektivität. Erkenntnis sucht Wahrheit, weiß jedoch um ihre Vorläufigkeit. Philosophisches Denken prüft Voraussetzungen, Begriffe und Argu-
mente – ohne den Anspruch endgültiger Letztgültigkeit.

Weisheit – Praxis
Im unteren Bereich öffnet sich der Raum der Weisheit. Hier geht es nicht um abstrakte Richtigkeit, sondern um lebenspraktische Orientierung. Der
Weg in die Landschaft steht für Entscheidungen, Zeitlichkeit und Verantwortung. Weisheit entsteht dort, wo Glaube und Erkenntnis in reflektiertes
Handeln übersetzt werden.

Hermeneutischer Kreislauf

Die Pfeile  zwischen  den drei  Bereichen  verdeutlichen  einen  dynamischen Zusammenhang:  Glaube  regt  Erkenntnis  an,  Erkenntnis  klärt  den
Glauben, beide münden in Praxis – und kehren von dort korrigiert und vertieft zurück. Deuten erscheint so nicht als einmaliger Akt, sondern als
fortlaufender, gestaltwerdender Prozess.

© Norbert Rieser Seite 5 / 19

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Zusammenfassend

Das Bild macht sichtbar: Deuten ist weder bloße Methode noch subjektive Willkür, sondern eine verantwortete Vermittlungsleistung zwischen Ver-
trauen, Denken und Handeln. In einer pluralen Welt ermöglicht es Orientierung, ohne Gewissheiten zu verabsolutieren – und hält Sinn offen, ohne ihn
preiszugeben.

Philosophische Zuspitzung

Deuten – ohne Pathos, ohne Hybris

Das Bild zeigt Deuten nicht als Heilsweg und nicht als Herrschaftsinstrument, sondern als nüchterne Kulturtechnik menschlicher Orientierung.
Deuten ersetzt weder Wirklichkeit noch Entscheidung; es macht sie verständlicher, begründbarer und verantwortbarer.

Glaube erscheint nicht als Gegenwissen, als vortheoretische Vertrauensform. Er lebt von überlieferten Symbolen, Erzählungen und Praktiken, die
Sinn anbieten, ohne ihn erzwingen zu können. Dass das Kreuz leer bleibt, markiert genau diese Zurückhaltung: Es steht für einen Bedeutungsraum,
nicht für eine fertige Antwort. Die Kirche bleibt im Dorf, wenn sie akzeptiert, dass Glaube ohne philosophische Aufklärung blind würde – mit ihr jedoch
nicht entwertet, sondern geklärt erscheint.

Philosophie tritt nicht als Richterin über den Glauben auf, - als  Instanz der Begriffsdisziplin. Sie fragt nicht zuerst  was geglaubt werden soll,
sondern wie überhaupt sinnvoll von etwas gesprochen werden kann. Erkenntnis bedeutet hier weder Gewissheit noch Skepsis um ihrer selbst willen,
sondern die Einsicht in  Perspektivität, Vorläufigkeit und Korrigierbarkeit menschlichen Wissens. Philosophie hält das Denken beweglich und
bewahrt es vor dogmatischer Erstarrung – auch vor der eigenen.

Weisheit schließlich verzichtet auf theoretischen Ehrgeiz. Sie fragt nicht nach Letztbegründungen, sondern nach Tragfähigkeit im Leben. Weisheit 
entsteht dort, wo Glaube nicht naiv bleibt und Erkenntnis nicht selbstzweckhaft wird. Sie zeigt sich in Urteilskraft, Maßhalten und der Fähigkeit, Wider-
sprüche auszuhalten, ohne sie vorschnell aufzulösen.

Deuten verbindet diese drei Ebenen, ohne sie zu vermischen. Es übersetzt, es vermittelt, es relativiert, wo Übertreibung droht – und stabilisiert,
wo Beliebigkeit verführt. Gerade darin liegt seine Stärke: nicht im großen Entwurf, sondern in der stillen Kompetenz des Unterscheidens.

Pointierte Kurzformel

Deuten erklärt nicht die Welt, es macht sie bewohnbar. Es rettet weder Glauben noch Vernunft – es bewahrt beide vor Überforderung.

Wirkung von Gnade

Eine philosophisch reflektierte Annäherung

Gnade bezeichnet keine metaphysische Sonderenergie und keinen magischen Eingriff in den Lauf der Dinge. Ihre Wirkung entfaltet sich vielmehr im 
Modus der Beziehung – zwischen Mensch und Wirklichkeit, zwischen Anspruch und Entlastung, zwischen Selbstdeutung und neuem Handlungs-
spielraum. Philosophisch gesprochen wirkt Gnade nicht kausal, sondern hermeneutisch.

1. Entlastung vom Selbstabsolutismus

Die erste Wirkung von Gnade besteht in einer  Relativierung des Ich-Zentrums. Der Mensch muss sich nicht länger selbst rechtfertigen – weder
durch Leistung noch durch moralische Perfektion. Damit wird der Zwang aufgehoben, das eigene Leben als Projekt der lückenlosen Selbstopti-
mierung zu führen. Gnade wirkt als  Unterbrechung des permanenten Bewertungsmodus. Sie setzt einen Punkt, an dem nicht weiter bilanziert
wird.

2. Ermöglichung neuer Selbstdeutung

Wo Rechtfertigungsdruck nachlässt, öffnet sich ein neuer Deutungsraum. Der Mensch darf sich anders verstehen, ohne sich neu erfinden zu 
müssen. Fehler verlieren ihren endgültigen Charakter; Biografie bleibt offen. In diesem Sinn wirkt Gnade nicht durch Veränderung der Vergangenheit, 
sondern durch Veränderung ihrer Bedeutung. Sie greift nicht in Fakten ein, sondern in deren Sinnhorizont.

3. Stärkung von Handlungsfähigkeit

Entgegen verbreiteten Missverständnissen führt Gnade nicht zur Passivität. Gerade die Erfahrung unverdienter Annahme setzt Handlungsenergie 
frei. Wer nicht ständig um Anerkennung kämpft, kann freier handeln – weniger defensiv, weniger verbissen.

Philosophisch formuliert: Gnade verwandelt Zwangsmoral in antwortfähige Freiheit.

4. Korrektiv gegen moralische Überdehnung

In gesellschaftlicher Perspektive wirkt Gnade als  Begrenzung moralischer Totalansprüche. Sie verhindert, dass Schuld, Versagen oder Abwei-
chung zur vollständigen Identitätszuschreibung werden. Damit schützt sie vor Moralisierung, Ausgrenzung und Selbstgerechtigkeit.

Gnade hält das Urteil vorläufig, ohne es aufzulösen.

5. Weisheitliche Verdichtung

Im Horizont von Weisheit zeigt sich die Wirkung von Gnade unspektakulär: mehr Gelassenheit, mehr Maß, mehr Bereitschaft zur Korrektur – bei sich 
selbst und bei anderen. Gnade erzeugt keine besseren Menschen, sondern weniger endgültige Urteile.

Verdichtete Formel

Die Wirkung von Gnade besteht nicht darin, dass alles gut wird, sondern darin, dass nicht alles endgültig bleibt.
Oder philosophisch knapper: Gnade ist die Praxis, dem Unvollkommenen Raum zu lassen, ohne es zu verherrlichen.

© Norbert Rieser Seite 6 / 19

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Nachfolgend eine konsequent säkulare Fassung, ohne christliche Semantik, philosophisch präzise und lebenspraktisch anschlussfähig.

Wirkung von Annahme

Eine nüchterne philosophische Beschreibung

Was in religiöser Sprache oft „Gnade“ heißt, lässt sich säkular als Erfahrung grundlegender Annahme beschreiben. Gemeint ist kein Gefühl und
keine moralische Bewertung, sondern eine Haltung, die dem Menschen zugesteht, mehr zu sein als seine Leistung, sein Versagen oder seine aktu-
elle Rolle. Diese Erfahrung wirkt nicht spektakulär, aber nachhaltig.

1. Entlastung vom Rechtfertigungsdruck

Moderne Lebensformen erzeugen einen dauerhaften Zwang zur Selbstbegründung: produktiv sein, stimmig handeln, konsistent erscheinen. Annahme
unterbricht diesen Druck. Sie suspendiert für einen Moment den inneren Gerichtshof, vor dem das eigene Leben ständig verhandelt wird. Philo-
sophisch gesprochen: Annahme wirkt als Begrenzung des Selbstabsolutismus.

2. Verschiebung der Selbstdeutung

Wo der Zwang zur Rechtfertigung nachlässt, verändert sich der Blick auf die eigene Biografie. Fehler, Brüche und Irrtümer verlieren ihre identitäts-
stiftende Macht. Sie bleiben real, aber sie definieren nicht mehr vollständig, wer jemand ist. Annahme verändert keine Fakten – sie verändert  den
Deutungsrahmen, in dem Fakten verstanden werden.

3. Erweiterung von Handlungsspielräumen

Entgegen der Vermutung, Annahme mache gleichgültig, zeigt sich häufig das Gegenteil. Wer sich nicht permanent verteidigen muss, kann freier
reagieren. Handeln wird weniger von Angst gesteuert und stärker von Einsicht, Abwägung und Verantwortungsgefühl. Annahme ersetzt Zwang nicht
durch Beliebigkeit, sondern durch situationsbezogene Urteilskraft.

4. Korrektiv gegen moralische Überforderung

In sozialen Kontexten wirkt Annahme als Gegenkraft zu Übermoralisierung. Sie verhindert, dass Menschen auf Fehler, Haltungen oder Zuschrei-
bungen reduziert werden. Kritik bleibt möglich, verliert jedoch ihren totalisierenden Anspruch. Annahme hält Differenz aus, ohne Gleichgültigkeit zu
fördern.

5. Weisheitliche Verdichtung

Im Alltag zeigt sich die Wirkung von Annahme unscheinbar: mehr Gelassenheit im Umgang mit Unvollkommenheit, mehr Maß im Urteil über andere,
mehr Bereitschaft zur Korrektur der eigenen Position. Annahme erzeugt keine perfekten Lebensentwürfe, sondern tragfähigere Beziehungen – zu 
sich selbst, zu anderen und zur Wirklichkeit.

Annahme verändert nicht, was geschehen ist, sondern wie damit weitergelebt wird.
Annahme ist die Praxis, Unvollständigkeit nicht als Makel, sondern als Ausgangspunkt zu verstehen.

Integrierte Darstellung, die

– psychologisch zuspitzt (Selbstwert, Scham, Resilienz),
– sozialphilosophisch erweitert (Normen, Anerkennung, Macht),
– und kohärent in dein Weisheits-/Deutungsmodell eingebettet ist.

Wirkung von Annahme
Psychologisch, sozialphilosophisch und im Horizont meines Deutungsmodells

Ich verstehe Annahme nicht als Gefühl und nicht als moralische Freisprechung, sondern als grundlegende Haltung gegenüber mir selbst und 
anderen. Ihre Wirkung entfaltet sich weniger spektakulär als nachhaltig – vor allem dort, wo Selbstwert, Scham und Widerstandskraft auf dem Spiel 
stehen.

1. Psychologische Zuspitzung

Selbstwert, Scham, Resilienz

Psychologisch wirkt Annahme zunächst auf den  Selbstwert. Sie entkoppelt ihn von permanenter Leistung, sozialer Bestätigung oder moralischer
Makellosigkeit. Ich muss mich nicht fortlaufend beweisen, um mir selbst als legitim zu erscheinen. Das bedeutet nicht Selbstzufriedenheit, sondern
Selbstverankerung.

Besonders deutlich zeigt sich die Wirkung im Umgang mit Scham. Scham entsteht dort, wo ich mich nicht nur als fehlerhaft, sondern als grundsätzlich
defizitär erlebe. Annahme unterbricht diese Totalisierung. Fehler bleiben benennbar, ohne dass sie meine gesamte Person kontaminieren. Ich darf
unzureichend sein, ohne mich zu verlieren.

Diese innere Entlastung stärkt die  Resilienz.  Widerstandskraft entsteht nicht aus Härte, sondern aus der Fähigkeit,  Rückschläge zu integrieren.
Annahme schafft einen inneren Spielraum, in dem Krisen verarbeitet werden können, ohne das Selbstwertfundament zu zerstören. Ich werde nicht
unverwundbar – aber weniger zerbrechlich.

© Norbert Rieser Seite 7 / 19

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


2. Sozialphilosophische Erweiterung

Normen, Anerkennung, Macht

Sozial betrachtet steht Annahme im Spannungsfeld von Normen. Gesellschaften funktionieren über Erwartungen, Bewertungen und Zuschreibungen.
Annahme hebt diese Normen nicht auf, aber sie relativiert ihren totalen Anspruch. Menschen bleiben ansprechbar für Kritik, ohne auf Abweichung
reduziert zu werden.

Zentral ist dabei die Frage der Anerkennung. Anerkennung entscheidet darüber, wer sichtbar, hörbar und ernst genommen wird. Annahme wirkt hier
als Gegenkraft zu exklusiven Anerkennungsordnungen, die Wert an Konformität, Erfolg oder moralische Korrektheit binden. Sie öffnet Räume, in
denen Zugehörigkeit nicht vollständig verdient werden muss.

Damit berührt Annahme auch das Thema Macht. Wer über Normen verfügt, verfügt über Deutungshoheit. Annahme begrenzt diese Macht, indem sie
Menschen nicht vollständig auf Zuschreibungen festlegt. Sie entzieht moralischer und sozialer Bewertung den Charakter des Endurteils. Macht bleibt
wirksam – aber nicht absolut.

3. Integration in mein Weisheits- und Deutungsmodell

In meinem Deutungsmodell verstehe ich Annahme als hermeneutische Schlüsselhaltung. Sie beeinflusst,  wie ich Wissen bewerte, wem ich ver-
traue und welchen Sinn ich Erfahrungen zuschreibe.

• Wissen bleibt wichtig, verliert jedoch seinen Herrschaftsanspruch. Nicht alles, was erklärbar ist, 
muss abschließend beurteilt werden.

• Vertrauen entsteht dort, wo Annahme den Grundton setzt – nicht als Naivität, sondern als Vorschuss, der 
korrigierbar bleibt.

• Sinn bildet sich nicht aus Perfektion, sondern aus der Fähigkeit, Brüche zu integrieren.

• Selbstreflexion gewinnt Tiefe, weil sie nicht permanent in Selbstanklage umschlägt.

Annahme ermöglicht mir, im Resonanzraum zwischen Person und Welt zu bleiben. Ich deute Erfahrungen nicht defensiv und nicht zynisch, son-
dern prüfend und offen. So wird Deuten zu einer weisheitlichen Praxis, die Maß hält: nicht alles entschuldigt, aber auch nicht alles verurteilt.

Annahme bedeutet für mich nicht, dass alles richtig wird, sondern dass nicht alles endgültig gegen mich spricht. Annahme hält mich im 
Spiel, wenn einfache Urteile locken.

ANHANG: Hermeneutik

Grundlagen reflektierten Deutens

Hermeneutik bezeichnet die Lehre vom Verstehen und Deuten. Sie fragt nicht zuerst was gilt, sondern wie Sinn entsteht, vermittelt wird und sich
verändert. Damit bildet sie keinen Sonderbereich akademischer Theorie, sondern einen Grundvollzug menschlicher Orientierung – überall dort, wo
Menschen Texte lesen, Handlungen verstehen, Erfahrungen einordnen oder sich selbst deuten.

1. Ausgangspunkt: Verstehen als Beziehungsgeschehen

Hermeneutik geht davon aus, dass Sinn nicht objektiv vorliegt wie ein messbarer Gegenstand. Sinn entsteht im Bezug zwischen einem 
Deutungsangebot (Text, Ereignis, Handlung, Symbol) und einer deutenden Person. Verstehen vollzieht sich daher immer situativ, perspektivisch 
und geschichtlich. Deuten bedeutet in diesem Sinn weder freies Erfinden noch bloßes Wiederholen, sondern verantwortetes Vermitteln zwischen 
Gegebenem und Gegenwärtigem.

2. Vorverständnis und Perspektivität

Jedes Verstehen setzt ein  Vorverständnis voraus: sprachliche Prägungen, biografische Erfahrungen, kulturelle Selbstverständlichkeiten. Herme-
neutik macht dieses Vorverständnis nicht zum Makel, sondern zum Ausgangspunkt reflektierter Erkenntnis. Entscheidend bleibt jedoch die Bereit-
schaft, das eigene Vorverständnis korrigieren zu lassen. Verstehen misslingt dort, wo Perspektivität geleugnet oder absolut gesetzt wird.

3. Hermeneutischer Zirkel

Zentral für hermeneutisches Denken ist der sogenannte hermeneutische Zirkel: Das Einzelne erschließt sich aus dem Ganzen, das Ganze aus dem
Einzelnen. Dieser Zirkel stellt keinen logischen Fehler dar, sondern beschreibt die  Bewegungsform des Verstehens. Deutung bleibt ein Prozess
fortschreitender Annäherung, nicht der Besitz eines endgültigen Ergebnisses.

4. Sprache als Medium des Verstehens

Hermeneutik versteht Sprache nicht als neutrales Transportmittel von Information, sondern als  Medium der Weltdeutung. Sprache formt Wahr-
nehmung, strukturiert Erfahrung und begrenzt wie erweitert, was überhaupt sag- und denkbar erscheint. Deuten heißt daher immer auch Sprach-
kritik: Begriffe werden geprüft, Metaphern hinterfragt, Selbstverständlichkeiten irritiert.

5. Wahrheit ohne Absolutheitsanspruch

Hermeneutik verzichtet auf den Anspruch letzter, unangreifbarer Wahrheit, ohne in Beliebigkeit zu verfallen. Wahrheit erscheint hier als Ereignis des 
Gelingens: Dort, wo ein Deutungsvorschlag mehr erklärt, mehr integriert und mehr Orientierung ermöglicht als seine Alternativen. Geltung entsteht 
nicht durch Autorität, sondern durch Nachvollziehbarkeit, Plausibilität und Anschlussfähigkeit.

6. Hermeneutik und Kritik

Hermeneutik bleibt nicht bei Verständnis stehen. Sie schließt kritische Distanz ein:
– gegenüber Machtwirkungen von Deutungen,
– gegenüber normativen Verkürzungen,
– gegenüber moralischer oder ideologischer Überdehnung.

Kritik zerstört Verstehen nicht, sondern vertieft es.

© Norbert Rieser Seite 8 / 19

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


7. Hermeneutik im Horizont meines Weisheits- und Deutungsmodells

In meinem Modell bildet Hermeneutik die verbindende Tiefenstruktur zwischen Wissen, Vertrauen, Sinn und Selbstreflexion. Sie ermöglicht:

• Wissen ohne Herrschaftsanspruch

• Vertrauen ohne Naivität

• Sinn ohne Zwang

• Selbstreflexion ohne Selbstentwertung

Hermeneutik hält den Resonanzraum zwischen Person und Welt offen. Sie schützt vor vorschnellen Urteilen ebenso wie vor zynischer Distanz. So 
wird Deuten zu einer weisheitlichen Praxis des Maßhaltens – lernfähig, korrigierbar und lebensdienlich.

Verdichtete Schlussformel

Hermeneutik erklärt nicht, wie die Welt wirklich ist, sondern wie wir sinnvoll mit ihr umgehen können.
Hermeneutik hält Bedeutungen beweglich, damit Orientierung möglich bleibt.

Unterschied zwischen Hermeneutik und Deuten

Dimension Hermeneutik Deuten
Grundcharakter Theorie und Reflexionsrahmen des Verstehens Praktischer Vollzug des Verstehens

Funktion Klärt Bedingungen, Möglichkeiten und Grenzen von Verstehen Erschließt konkreten Sinn in einer Situation
Ebene Metaebene (Nachdenken über Deutung) Handlungsebene (Vollzug von Deutung)

Gegenstand Prozesse des Verstehens selbst Texte, Handlungen, Erfahrungen, Symbole
Zeitlichkeit Langfristig, strukturierend Situativ, gegenwartsbezogen

Bezug zur Perspektive Macht Vorverständnisse sichtbar und reflektierbar Arbeitet faktisch aus einer Perspektive heraus
Wahrheitsverständnis Wahrheit als Ereignis und Prozess Sinn als vorläufiges Ergebnis

Korrekturfunktion Prüft, relativiert und ordnet Deutungen Kann korrigiert, revidiert oder vertieft werden
Risiko bei Überdehnung Abstraktion, Theorielastigkeit Beliebigkeit, Projektion

Bezug zum
Weisheitsmodell

Hält den Deutungsraum offen 
und beweglich

Ermöglicht Orientierung 
und Handlung

Einordnender Kommentar

Hermeneutik liefert nicht die Deutung, sondern die Bedingungen guter Deutung. Deuten wiederum setzt Hermeneutik praktisch um, ohne selbst 
Theorie sein zu müssen. Hermeneutik fragt, wie verstanden wird. Deuten entscheidet, was verstanden wird – vorläufig, korrigierbar, verantwortet.

Hermeneutik und Deuten – Beispiele aus unterschiedlichen Kontexten

Kontext Hermeneutik (Reflexionsebene) Deuten (Vollzugsebene)

Alltag / Biografie
Ich reflektiere, dass meine Wahrnehmung durch Herkunft,

Prägung und aktuelle Lebensphase beeinflusst ist.
Ich verstehe eine gescheiterte Entscheidung nicht als

persönliches Versagen, sondern als Lernschritt.
Zwischenmenschlicher

Konflikt
Ich frage, welche Vorannahmen, Rollenbilder und

Erwartungen mein Verstehen des Konflikts prägen.
Ich deute die Reaktion des anderen nicht als Angriff, 

sondern als Ausdruck von Überforderung.

Beratung / Begleitung
Ich mache mir bewusst, dass jede Geschichte mehrdeutig

ist und meine Perspektive begrenzt bleibt.
Ich deute das geschilderte Problem als Sinnkrise, 

nicht primär als Leistungsdefizit.
Organisation /

Arbeitswelt
Ich reflektiere die Deutungsmuster der Organisation 

(Erfolg, Schuld, Verantwortung).
Ich deute Widerstand im Team als Hinweis auf 

ungelöste Fragen, nicht als Störung.
Gesellschaftliche

Debatte
Ich erkenne, dass Begriffe normativ aufgeladen 

und machtwirksam sind.
Ich deute eine polarisierende Position als Ausdruck von

Anerkennungsangst, nicht bloß als Böswilligkeit.

Museum / Geschichte
Ich frage, aus welcher Zeit, Perspektive 

und Interessenlage eine Darstellung stammt.
Ich deute ein historisches Objekt als Zeugnis damaliger
Lebenswelten, nicht als moralisches Urteil über heute.

Selbstreflexion
Ich nehme wahr, dass ich zu Selbstkritik 

oder Selbstrechtfertigung neige.
Ich deute einen Fehler als begrenztes Ereignis, 

nicht als Aussage über meinen Wert.

Beispiele

Hermeneutik wirkt im Hintergrund. Sie sorgt dafür, dass ich

– meine Perspektive erkenne,
– Vorurteile nicht mit Wahrheit verwechsle,
– und Offenheit für Korrektur bewahre.

Deuten geschieht im Vordergrund. Es ist die konkrete Sinnentscheidung, die ich treffe, um handeln, urteilen oder weitergehen zu können.
Oder alltagssprachlich zugespitzt: Hermeneutik verhindert vorschnelle Gewissheit. Deuten ermöglicht tragfähige Orientierung.

 

© Norbert Rieser Seite 9 / 19

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Sinnentscheidung – Struktur, Dynamik, Wirkung

Dimension Beschreibung Leitfrage Risiko ohne Reflexion
Weisheitliche
Ausrichtung

Ausgangslage
Mehrdeutige Situation ohne

eindeutige Vorgabe
Was ist hier eigentlich offen?

Überreaktion oder
Verdrängung

Wahrnehmung von
Ambivalenz

Deutungsrahmen
Auswahl eines sinnstiftenden

Bezugsrahmens
Von welchem Horizont aus verstehe

ich das?
Projektion eigener Muster

Bewusst gewählter
Kontext

Sinnzuschreibung Vorläufige Bedeutungsfestlegung Was bedeutet das für mich jetzt?
Verabsolutierung der

Deutung
Vorläufigkeit wahren

Selbstbezug Einordnung in die eigene Biografie
Was sagt das über meinen Weg,

nicht über meinen Wert?
Selbstabwertung oder

Selbstüberhöhung
Selbstverankerung

Handlungsoption
Ableitung einer nächsten,

begrenzten Handlung
Was ist der nächste stimmige

Schritt?
Aktionismus oder Stillstand Maßvolle Entscheidung

Rückkopplung
Überprüfung der Sinnentscheidung

im Vollzug
Trägt diese Deutung im Leben? Starrheit Lernfähigkeit

Korrekturfähigkeit Bereitschaft zur Revision
Was müsste mich umdenken

lassen?
Rechthaberei Offenheit für Revision

Zur Einordnung

Eine  Sinnentscheidung ist  keine  Letztentscheidung.  Sie  schafft  Orientierung  unter  Unsicherheit,  nicht  Gewissheit.  Ihr  Wert  liegt  nicht  in
Unfehlbarkeit, sondern in Tragfähigkeit und Korrigierbarkeit. Hermeneutik hält den Raum offen, Deuten trifft die Sinnentscheidung, Weisheit zeigt
sich darin, wie fest – und wie lösbar – diese Entscheidung gehalten wird.

Sinnentscheidungen sind notwendig, weil Offenheit allein nicht handlungsfähig macht. Weisheit besteht darin, Sinn zu setzen, ohne ihn zu 
verabsolutieren.

Sinnentscheidung in Beratungssituationen

Beratungsschritt Ziel im Beratungsprozess Leitfrage
Typische

Fehlentscheidung
Korrigierender Impuls

Situationsklärung
Gemeinsames Verstehen der

Ausgangslage
Was ist tatsächlich unklar – und

was nur belastend?
Problem vorschnell

definieren
Offenheit für

Mehrdeutigkeit
Deutungsrahmen

wählen
Sinnhorizont explizit machen

Von welchem Rahmen aus
betrachte ich das gerade?

Eigenen Deutungsrahmen
absolut setzen

Perspektivwechsel
anregen

Sinnzuschreibung
Vorläufige Bedeutung

benennen
Welche Bedeutung 

gebe ich dem Geschehen?
Ereignis mit Identität

gleichsetzen
Trennung von Person und

Situation

Selbstbezug klären Selbstwert stabilisieren
Was sagt das über meine Lage,

nicht über meinen Wert?
Selbstabwertung oder

Schuldübernahme
Selbstverankerung

stärken
Handlungsoption

entwickeln
Nächsten tragfähigen Schritt

finden
Was ist jetzt ein begrenzter,

machbarer Schritt?
Überforderung durch

Maximalziele
Schrittbegrenzung

Entscheidung
erproben

Sinn im Vollzug prüfen Trägt diese Deutung im Alltag?
Festhalten trotz
Unstimmigkeit

Erlaubnis zur Revision

Rückblick &
Integration

Lernen ermöglichen Was habe ich über mich gelernt?
Erfolg/Misserfolg
verabsolutieren

Lerndeutung statt
Bilanzdenken

Typische Fehlentscheidungen in Beratungssituationen (kompakt)

Fehlentscheidung Kurzbeschreibung Hinterliegendes Muster Beraterischer Fokus

Definitivdeutung
Eine Deutung wird als endgültig

gesetzt
Angst vor Offenheit Vorläufigkeit markieren

Problemidentität Problem = Person Scham, Selbstwertkrise Differenzierung fördern
Handlungszwang Schnelle Lösung um jeden Preis Unsicherheitsintoleranz Tempo drosseln

Vermeidungsdeutung Sinn dient der Beruhigung Konfliktangst Ambivalenz zulassen

Fremdübernahme
Deutung anderer ungeprüft

übernehmen
Anerkennungsbedürfnis Eigenen Deutungsraum stärken

Selbstoptimierung Sinn nur als Leistungssteigerung Perfektionismus Maß und Grenze thematisieren
Resignative Deutung „Es hat alles keinen Sinn“ Erschöpfung Möglichkeitsraum öffnen

Einordnende Kurzformel für Beratung

Gute Beratung trifft keine Entscheidungen, sondern hilft, tragfähige Sinnentscheidungen zu ermöglichen. Beratung klärt nicht, was 
richtig ist, sondern was weiterführt – vorläufig.

© Norbert Rieser Seite 10 / 19

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Formulierungsbeispiele für Beratungssituationen

1. Situationsklärung

(Mehrdeutigkeit zulassen)

• „Lassen Sie uns zuerst trennen, was tatsächlich offen ist und was im Moment vor allem belastet.“

• „Was davon sind Fakten, und was bereits Deutungen?“

• „Wo genau beginnt für Sie die Unklarheit?“

2. Deutungsrahmen explizit machen

(Perspektive sichtbar machen)

• „Aus welchem Blickwinkel betrachten Sie das gerade?“

• „Welche Geschichte erzählen Sie sich im Moment über diese Situation?“

• „Wenn Sie einen Schritt zurücktreten: Welche andere Lesart wäre denkbar?“

3. Sinnzuschreibung prüfen

(Vorläufigkeit markieren)

• „Angenommen, diese Deutung wäre nicht endgültig – was würde das verändern?“

• „Welche Bedeutung geben Sie dem Geschehen – und welche könnten Sie ihm auch geben?“

• „Was spricht für, was gegen diese Deutung?“

4. Selbstwert stabilisieren

(Person und Situation trennen)

• „Was sagt das über Ihre Lage – nicht über Ihren Wert?“

• „Wenn das jemandem passieren würde, den Sie schätzen: Wie würden Sie das einordnen?“

• „Was bleibt von Ihnen übrig, auch wenn diese Deutung nicht stimmt?“

5. Handlungsoptionen öffnen

(Maß halten)

• „Was wäre ein nächster, begrenzter Schritt, kein großer Entwurf?“

• „Woran würden Sie merken, dass dieser Schritt tragfähig ist?“

• „Was müsste nicht sofort gelöst werden?“

6. Entscheidung erproben

(Praxis als Prüfstein)

• „Lassen Sie uns diese Deutung als Arbeitshypothese behandeln.“

• „Was würde sich im Alltag ändern, wenn Sie vorläufig so damit umgehen?“

• „Woran würden Sie merken, dass diese Deutung nicht trägt?“

7. Revision ermöglichen

(Korrekturfähigkeit sichern)

• „Was dürfte passieren, damit Sie Ihre Sicht neu justieren?“

• „Was wäre ein Zeichen dafür, dass diese Entscheidung überdacht werden sollte?“

• „Welche Rückmeldung würden Sie ernst nehmen?“

8. Integration & Lerndeutung

(Sinn ohne Verabsolutierung)

• „Was haben Sie über Ihren Umgang mit Unsicherheit gelernt?“

• „Was würden Sie beim nächsten Mal früher bemerken?“

• „Was davon möchten Sie mitnehmen, unabhängig vom Ausgang?“

Kurzformeln für den Beratungsalltag

• „Wir suchen keine Wahrheit, sondern Tragfähigkeit.“

• „Deutungen dürfen helfen – und dürfen sich ändern.“

• „Sinn ist hier kein Ziel, sondern eine Arbeitsentscheidung.“

• „Es geht nicht darum, recht zu haben, sondern weitergehen zu können.“

© Norbert Rieser Seite 11 / 19

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Warum Sinn oben und Wissen unten überzeugend ist

1. Orientierung folgt Sinn, nicht Information

In realen Lebens- und Beratungssituationen geschieht Orientierung nicht bottom-up aus Wissen, sondern top-down aus Sinn:

• Menschen fragen zuerst: „Wozu? Wohin? Was trägt?“
• Erst danach: „Was weiß ich? Was kann ich begründen?“

 Sinn wirkt leitend, Wissen stützend.

Wenn Sinn oben steht, zeigt das: Orientierung beginnt mit Bedeutung – nicht mit Daten.

2. Wissen als Fundament, nicht als Gipfel

Wissen eignet sich sehr gut für die untere Position, weil es:

• trägt,

• stabilisiert,

• überprüfbar macht,

• korrigiert.

Unten heißt hier nicht geringer, sondern tragend. Philosophisch gesprochen: Wissen liefert Bodenhaftung, Sinn liefert Richtung.

Das bewahrt dein Modell vor zwei Verzerrungen:

• vor Szientismus (Wissen als oberste Instanz),

• vor Beliebigkeit (Sinn ohne Fundament).

3. Weisheitliche Logik statt schulischer Logik

Die übliche Darstellung „erst Wissen, dann Sinn“ folgt einer didaktischen Schul-Logik. Mein Kompass folgt einer weisheitlichen Lebens-Logik.

In dieser Logik gilt:

• Sinn → Orientierung

• Vertrauen → Beziehungsfähigkeit

• Reflexion → Korrektur

• Wissen → Stabilisierung

Das ist existenznäher und beratungstauglicher.

© Norbert Rieser Seite 12 / 19

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


4. Psychologische Plausibilität
Aus psychologischer Sicht:

• Menschen halten Krisen nicht aus, weil ihnen Wissen fehlt,

• sondern weil Sinn fragil geworden ist.

Wenn Sinn oben steht, signalisiert das:

Sinn ist kein Luxus nach der Analyse, sondern Voraussetzung für Analyse. Für Beratung ist das ein starkes Signal.

5. Deutungslogik meines Gesamtmodells

In meinem Deutungsmodell gilt:

• Deuten = Sinnentscheidung unter Unsicherheit

• Sinnentscheidung = leitend, aber korrigierbar

• Wissen = Prüf- und Korrektivinstanz

Grafisch übersetzt:

• Sinn oben → Orientierung

• Wissen unten → Rückbindung

• Vertrauen links → Beziehung

• Reflexion rechts → Korrektur

Das ist stimmig, nicht provokant.

Vorschlag - endgültige Achsenordnung

Oben:
SINN – „Wozu trage ich das?“

Unten:
WISSEN – „Was weiß ich wirklich?“

Links:
VERTRAUEN – „Worauf lasse ich mich ein?“

Rechts:
REFLEXION – „Was muss ich überprüfen?“

Sinn gibt Richtung, Wissen gibt Halt, Vertrauen ermöglicht Bewegung, Reflexion hält offen.

Erklärtext zum Kompassbild: Sinn – Vertrauen – Wissen – Reflexion

Das Kompassbild stellt Orientierung nicht als linearen Erkenntnisprozess dar, sondern als balanciertes Zusammenspiel vierer Grunddimensionen 
menschlicher Lebensdeutung. Die bewusste Anordnung – Sinn oben, Wissen unten – folgt einer existenziellen und nicht einer rein schulischen 
Logik.

Sinn (oben) – Richtung geben

Sinn markiert die Leitfrage des Wozu. Er eröffnet den Horizont, innerhalb dessen Entscheidungen überhaupt als bedeutsam erscheinen. Sinn 
entsteht nicht aus vollständigem Wissen, sondern aus Deutung, Erfahrung und Zielorientierung. In Krisen zeigt sich, dass fehlender Sinn schwerer 
wiegt als fehlende Information. Sinn steht oben, weil er Richtung vorgibt, nicht weil er über allem schwebt.

Wissen (unten) – Halt geben

Wissen bildet das tragende Fundament. Es sorgt für Bodenhaftung, Überprüfbarkeit und Korrekturfähigkeit. Wissen klärt Sachverhalte, benennt 
Grenzen und schützt vor Selbsttäuschung. Seine Position unten bedeutet nicht Unterordnung, sondern Stabilisierungsfunktion. Wissen trägt 
Orientierung – es ersetzt sie nicht.

Vertrauen (links) – Beziehung ermöglichen

Vertrauen eröffnet Handlungsspielräume dort, wo weder Sinn noch Wissen vollständig verfügbar sind. Es wirkt relational: zwischen Menschen, 
Institutionen und Deutungsangeboten. Ohne Vertrauen bleibt Orientierung blockiert; mit blindem Vertrauen wird sie riskant. Der Kompass versteht 
Vertrauen als ermutigende, aber prüfbare Offenheit.

Reflexion (rechts) – Korrektur sichern
Reflexion ermöglicht Distanz zum eigenen Denken und Handeln. Sie macht Vorannahmen sichtbar, hinterfragt Deutungen und erlaubt Revision. 
Reflexion verhindert Erstarrung – sowohl im Sinn als auch im Wissen – und hält den gesamten Kompass beweglich.

Warnung vor Szientismus

Die Platzierung von Wissen im unteren Bereich markiert eine bewusste Abgrenzung vom Szientismus – jener Haltung, die wissenschaftlich 
gesichertes Wissen zur alleinigen Quelle von Wahrheit und Orientierung erklärt. Szientismus verkennt:

• dass Wissen immer kontextgebunden ist,
• dass Werte, Ziele und Sinnfragen nicht aus Daten abgeleitet werden können,
• dass Orientierung mehr verlangt als Erklärung.

Der Kompass widerspricht nicht der Wissenschaft, sondern ihrer Überdehnung. Er würdigt Wissen als unverzichtbar – verweigert ihm jedoch den 
Status eines Ersatzes für Sinn, Vertrauen und Reflexion.

© Norbert Rieser Seite 13 / 19

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Zusammenführend

Der Kompass zeigt: Orientierung entsteht nicht durch Dominanz einer Achse, sondern durch ihr ausgewogenes Zusammenspiel.
Sinn gibt Richtung. Wissen gibt Halt. Vertrauen ermöglicht Bewegung. Reflexion hält offen. So verstanden bewahrt das Modell sowohl vor naiver
Sinnsetzung als auch vor technokratischer Verengung – und ermöglicht maßvolle, lernfähige Orientierung in komplexen Lebenslagen.

Philosophische und gesellschaftskritische Zuspitzung des Kompassmodells

Das Kompassbild widerspricht einer weit verbreiteten Selbsttäuschung moderner Gesellschaften: der Annahme, Orientierung lasse sich technisch
erzeugen,  wenn  nur  genügend  Wissen,  Daten  und  Expertise  verfügbar  seien.  Diese  Annahme verkennt,  dass  Orientierung  kein  Produkt  von
Information ist, sondern ein Deutungsprozess unter Unsicherheit.

Sinn vor Wissen – eine Zumutung für die Gegenwart

Die Platzierung von  Sinn oberhalb von Wissen stellt eine bewusste Provokation dar. Sie richtet sich gegen ein Denken, das Sinnfragen an den
Rand verschiebt, bis alle Fakten geklärt sind – ein Zustand, der praktisch nie eintritt. In existenziellen, politischen und gesellschaftlichen Fragen zeigt
sich: Entscheidungen werden getroffen, lange bevor Wissen vollständig vorliegt. Sinn fungiert hier nicht als ideologischer Überbau, sondern als Vor-
entscheidung darüber, was überhaupt als relevant gilt. Wer Sinn leugnet, trifft dennoch Sinnentscheidungen – nur unreflektiert.

Wissen ohne Sinn – die Logik des Szientismus

Der Szientismus erhebt Wissen zur letzten Instanz. Er ersetzt Urteil durch Messung und Verantwortung durch Verfahren. In dieser Logik wird nicht 
mehr gefragt, wohin etwas führt, sondern nur noch, ob es funktioniert. Gesellschaftlich zeigt sich dies in:

• technokratischen Entscheidungsmodellen,

• der Reduktion politischer Fragen auf Expertise,

• der Moralisierung wissenschaftlicher Ergebnisse.

Das Kompassmodell widerspricht dieser Verkürzung. Es macht sichtbar: Wissen erklärt, aber legitimiert nicht. Legitimation bleibt eine Frage von 
Sinn, Vertrauen und reflektierter Verantwortung.

Vertrauen als Gegenentwurf zur Kontrollgesellschaft

In einer Kultur zunehmender Absicherung und Kontrolle gilt Vertrauen oft als Naivität. Doch ohne Vertrauen wird gesellschaftliches Handeln blockiert 
oder autoritär. Vertrauen bedeutet hier nicht Blindheit, sondern die Bereitschaft, Unverfügbarkeit auszuhalten. Wo Vertrauen fehlt, wird Kontrolle 
überdehnt. Wo Kontrolle überdehnt wird, verliert Freiheit ihre Substanz. Der Kompass verortet Vertrauen deshalb nicht als Gefühl, sondern als 
strukturierende Voraussetzung sozialen Handelns.

Reflexion gegen die Tyrannei der Gewissheit

Reflexion schützt vor der Illusion, einmal gefundene Antworten könnten dauerhaft tragen. Sie wirkt als Korrektiv gegen ideologische Verhärtung, 
moralische Selbstgewissheit und intellektuelle Arroganz. Gesellschaftlich gesehen ist Reflexion die einzige friedliche Alternative zur Eskalation.

Ohne Reflexion wird Sinn dogmatisch, Wissen autoritär und Vertrauen manipulierbar.

Gesellschaftliche Quintessenz

Das Kompassmodell beschreibt keine ideale Ordnung, sondern eine zumutbare Balance. Es fordert:

• Sinn statt bloßer Effizienz,

• Wissen statt Meinung,

• Vertrauen statt Zynismus,

• Reflexion statt Rechthaberei.

Es widersetzt sich gleichermaßen religiösem Fundamentalismus, technokratischem Szientismus und postfaktischer Beliebigkeit.

Pointierte Schlussformel

Moderne Gesellschaften scheitern nicht an Wissensmangel, sondern an ungeklärten Sinnentscheidungen.
Wer Sinn delegiert, wird von Verfahren regiert.

Erweiterungen zum Kompassmodell

Sinn – Vertrauen – Wissen – Reflexion

I. Politische Zuspitzung

Demokratie zwischen Expertise und Sinnverlust

Moderne Demokratien stehen unter einem paradoxen Druck: Einerseits wächst der Bedarf an Expertise, andererseits schwindet das Vertrauen in
politische Orientierung. Entscheidungen werden zunehmend als Sachzwänge dargestellt – alternativlos, datenbasiert, evidenzgeleitet. Was dabei
verloren geht, ist nicht Information, sondern öffentliche Sinnklärung. Das Kompassmodell macht sichtbar, warum diese Entwicklung problematisch
bleibt. Politische Entscheidungen betreffen nicht nur das  Was wirkt,  sondern immer auch das  Wozu und  für wen.  Werden Sinnfragen aus dem
politischen Diskurs ausgelagert, wandern sie nicht ins Nichts, sondern in Populismus, Ideologie oder Verschwörungsnarrative. Wissen legitimiert
keine Entscheidung. Es informiert sie. Demokratie lebt davon, dass Sinnentscheidungen nicht delegiert, sondern öffentlich ausgehandelt werden.
Vertrauen entsteht dabei nicht durch perfekte Lösungen, sondern durch Transparenz über Zielkonflikte. Reflexion bleibt die Voraussetzung dafür,
dass Mehrheiten nicht zur Tyrannei und Expertise nicht zur Herrschaft wird. Der Kompass widerspricht daher sowohl technokratischer Steuerung als
auch antiintellektueller Empörung. Er fordert eine politische Kultur, in der Wissen dient, Sinn orientiert, Vertrauen trägt und Reflexion korrigiert.

© Norbert Rieser Seite 14 / 19

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


II. Philosophische Schärfung

Erkenntnistheorie, Anthropologie, Urteilskraft

Philosophisch steht das Kompassmodell in kritischer Distanz zu zwei einflussreichen Verkürzungen:

– dem Objektivismus, der Wahrheit mit Messbarkeit verwechselt,
– dem Relativismus, der Orientierung im Namen der Offenheit auflöst.

Der Mensch erscheint hier weder als rein rationaler Rechner noch als beliebiger Sinnproduzent, sondern als deutendes Wesen, das unter Bedin-
gungen von Endlichkeit und Unsicherheit urteilen muss.

Sinn fungiert dabei als teleologischer Horizont: Er bestimmt, was überhaupt als relevant gilt. Wissen liefert epistemische Absicherung, bleibt jedoch 
stets vorläufig. Vertrauen verweist auf die soziale und relationale Dimension von Erkenntnis. Reflexion schließlich ermöglicht Distanz zu den eigenen 
Voraussetzungen.

Urteilskraft entsteht nicht aus einer Achse allein, sondern aus ihrer wechselseitigen Begrenzung.

Philosophisch gesprochen: Das Modell ersetzt Letztbegründung durch Verantwortlichkeit. Es verzichtet auf absolute Gewissheit, ohne Orientierung 
preiszugeben. Wahrheit erscheint nicht als Besitz, sondern als gelingende, korrigierbare Annäherung.

III. Thesenliste 
Verdichtete Aussagen

1. Orientierung entsteht nicht aus Wissen allein, 

sondern aus Sinnentscheidungen unter Unsicherheit.

2. Wissen klärt, aber legitimiert nicht.

3. Sinn ohne Reflexion wird ideologisch.

4. Wissen ohne Sinn wird technokratisch.

5. Vertrauen ohne Wissen wird naiv.

6. Reflexion ohne Vertrauen wird zynisch.

7. Demokratie lebt nicht von Alternativlosigkeit, sondern von verantworteter Wahl.

8. Szientismus ersetzt Urteil durch Verfahren – und entlastet damit von Verantwortung.

9. Weisheit zeigt sich nicht in Gewissheit, sondern in maßvoller Urteilskraft.

10.Wer Sinn delegiert, überlässt Macht denen, die Verfahren kontrollieren.

Abschließende Zuspitzung

Gesellschaften verlieren ihre Orientierung nicht, weil sie zu wenig wissen, sondern weil sie Sinnfragen für unzuständig erklären.
Wissen kann steuern. Sinn muss verantwortet werden.

Zum YouTube-Video „Ist der Wille des Menschen frei? Martin Luthers ‚Der geknechtete Wille‘“ 
 behandelt ein klassisches Thema der Religions- und Philosophiegeschichte um den freien Willen im Spiegel reformatorischer Theologie. YouTube

Inhaltliche Einordnung

Das Video setzt sich mit folgender Frage auseinander:  Ist der menschliche Wille wirklich frei? Es bezieht sich dabei auf Martin Luthers Schrift 
„Der geknechtete Wille“ aus dem Jahr 1525 – ein historisch einflussreicher Text, in dem Luther argumentiert, dass der menschliche Wille durch 
Sünde so gebunden sei, dass er ohne göttliche Gnade nicht frei wählen könne. YouTube

In theologischen und philosophischen Diskussionen ist dieses Werk vor allem bekannt für die These, dass der Wille nicht autonom frei sei, sondern 
immer in Abhängigkeit von Neigungen, Überzeugungen oder Determinanten stehe – eine Position, die auch heute in Debatten über Freiheit, 
Entscheidung und Verantwortlichkeit weiterwirkt.

Zusammengefasst

• Thema: Freiheit des menschlichen Willens.
•  Bezugsquelle: Martin Luthers Der geknechtete Wille (1525).
•  Kernaussage des historischen Textes: Der Wille ist durch Faktoren wie Gewohnheit, Neigung oder Sünde gebunden und nicht absolut frei.
•  Philosophischer Kontext: Die Frage nach Willensfreiheit bewegt sowohl Theologie als auch Philosophie – etwa in Debatten um 

Determinismus, Autonomie und Verantwortlichkeit.

Meine Position – am Weisheitskompass ausgerichtet

Ich nehme die Argumentation im Video zur Kenntnis, in dem Pfarrer Mag. Alexander Lieberich die klassische reformatorische Interpretation des 
Menschenwillens vertritt. Kernaussagen, wie ich sie verstanden habe, sind:

1. Der menschliche Wille sei nicht wirklich frei im entscheidenden Sinn – ähnlich der These von Martin Luther, der den freien Willen im Hinblick 
auf Heil und Gotteserkenntnis für „geknüpft“ erklärt hat. Wikipedia

2. Ohne Jesus Christus sei das Heilsversprechen nicht einlösbar. (Diese theologische Verknüpfung schließt der Vortrag theologisch ein, auch 
wenn unser Fokus hier nicht auf Glaubenssätzen liegt.)

3. Lieberich betont, dass nur das Gesetz verhindere, dass gegen Andersgläubige mit Gewalt vorgegangen wird – was er als kulturell präventive 
Kraft sieht.

© Norbert Rieser Seite 15 / 19

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/
https://en.wikipedia.org/wiki/On_the_Bondage_of_the_Will?utm_source=chatgpt.com
https://www.youtube.com/watch?v=ZUU-Lpkfkms&utm_source=chatgpt.com
https://www.youtube.com/watch?v=ZUU-Lpkfkms&utm_source=chatgpt.com


A. Freier Wille – meine Perspektive

Ich kann die Argumentation über die Nicht-Existenz eines freien Willens in einem absoluten, metaphysischen Sinne als theologisches 
Konzept nachvollziehen, - mit folgender Ergänzung:

1. Freier Wille in lebensweltlicher Bedeutung

Ich unterscheide bewusst zwischen:

• Philosophisch/metaphysisch absoluter Willensfreiheit
→ ein starkes, theoretisches Konzept, das in vielen Traditionen schwer haltbar ist. Wikipedia

und

• Alltagsnähe: Freiheit der Entscheidung im praktischen Leben
→ Menschen sind im Alltag verantwortlich, treffen Entscheidungen, ändern sie und tragen die Konsequenzen.

Aus meiner Perspektive des Weisheitskompasses: Wir haben immer Wahlmöglichkeiten und müssen sie verantworten. Ob man diese Freiheit 
„absolut“ nennt, „bedingt“ oder „kontextuell“ – bleibt sekundär. Entscheidend ist, wie Handlungsfähigkeit und Verantwortlichkeit im Leben realisiert 
werden. Ich würde also nicht behaupten, der Wille sei völlig unfrei oder absolut gebunden. Vielmehr sehe ich Freiheit als ein Kontinuum, in dem 
innere (Psychologie, Gewohnheit) und äußere (soziale, kulturelle) Faktoren unsere Handlungsspielräume beeinflussen, aber nicht vollständig 
aufheben.

B. Heilsversprechen und theologische Exklusivklauseln

Martin Luthers Schrift De servo arbitrio verfolgt eine bestimmte theologische Logik (allein durch göttliche Gnade), die historisch und konfessionell 
ausformuliert wurde. Wikipedia

Ich teile jedoch nicht die Ansicht, dass nur eine einzige religiöse Deutung (z. B. durch Jesus Christus) legitime Sinngebung oder „Heil“ 
ermöglicht. Aus meinem Weisheitsreflexionsrahmen:

• Sinnstiftung ist ein offener, intersubjektiver Prozess
• Unterschiedliche Menschen und Weltanschauungen finden jeweils tragfähige Orientierungen
• Eine theologische Position kann für Gläubige bedeutungsvoll sein – aber sie allein beansprucht nicht universelle Gültigkeit

Damit  unterscheide ich zwischen  persönlich sinnvoller  Glaubenspraxis und  allgemeiner philosophischer Reflexion über Freiheit,  Verant-
wortung und Würde.

C. Ergänzung zur Aussage: „Nur das Gesetz verhindert Gewalt gegen Andersgläubige“

Pfarrer Mag. Alexander Lieberich betont, dass allein gesetzliche Normen (zivilrechtliche Regeln) Gewalt gegen Andersgläubige verhindern würden. 
Das kann ich nur ergänzen. 

Argumente

1. Soziale Normen entstehen nicht allein durch Gesetzgebung.
Gesellschaftliche Integrität basiert auch auf gegenseitiger Anerkennung, Empathie, moralischer Selbstverpflichtung und 
pluraler Verständigung, die über rechtliche Rahmen hinausgehen.

2. Gesetz schützt, aber begründet nicht allein menschliche Würde.
Die Behauptung unterschätzt die Rolle von ethischer Reflexion, kultureller Praxis und gemeinsamer Wertorientierung für 
das friedliche Zusammenleben.

3. Pluralistische Gesellschaften funktionieren nicht nur über Zwangsvermeidung, sondern über Vertrauen, Anerkennung 
und dialogische Verständigung – genau jene Dimensionen, die ich in meinem Weisheitskompass als zentral betone.

Nach meiner Überzeugung verhindert das Gesetz im äußerlichen Sinn Gewalt,  aber  gesellschaftlicher Frieden und der  Respekt vor Anders-
gläubigen resultieren dann dauerhaft, wenn sie auf gemeinsamer Verhaltensreflexion, gegenseitiger Anerkennung und Vertrauen beruhen.

D. Bezug zum Weisheitskompass
Ich fasse meine Stellungnahme in meinem Modell so zusammen:

Kompass-
Achse

Bezug zur Aussage im Video Meine Einschätzung

Wissen Diskussion über freien Wille vs. Unfreiheit
Wissen kann rationale Grenzen des Willens aufzeigen, aber nicht alle

Dimensionen menschlicher Freiheit erschöpfen

Vertrauen
Vertrauen in Gottes Wirken vs. Vertrauen in

menschliche Urteilskraft
Ich betone die Fähigkeit zur verantworteten Selbstgestaltung ohne

ausschließliche metaphysische Bindung

Sinn Heilsversprechen und theologischer Sinn
Sinn kann konfessionell fundiert sein, aber ist nicht exklusiv einer Tradition

vorbehalten

Reflexion Normenbegriffe und Gewaltprävention
Gesetzliches Handeln muss ergänzt werden durch ethische Reflexion über

Anerkennung und Menschenwürde

Ich anerkenne, dass Pfarrer Lieberich aus einer theologischen Tradition spricht. Aus meiner Perspektive des Weisheitskompasses eine Ergänzung:

• Freiheit ist nicht eine absolute metaphysische Position, sondern ein praktisches, verantwortliches Vermögen des Denkens und 
Handelns.

• Gesellschaftlicher Frieden lebt nicht nur vom Gesetz, sondern von wechselseitiger Anerkennung und Vertrauen.
• Sinn kann konfessionell geprägt sein, aber bleibt offen für reflexive und pluralistische Horizonte.

© Norbert Rieser Seite 16 / 19

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/
https://de.wikipedia.org/wiki/De_servo_arbitrio?utm_source=chatgpt.com
https://en.wikipedia.org/wiki/Free_will?utm_source=chatgpt.com


I. Thesenform 

1. Ich bestreite nicht die Begrenztheit menschlicher Freiheit, aber ich lehne es ab, 

dem Menschen den freien Willen im lebenspraktischen Sinn abzusprechen.

2. Freiheit verstehe ich nicht absolut, sondern situativ, relational und verantwortungsgebunden.

3. Sinn, Verantwortung und Handlungsfähigkeit lassen sich nicht vollständig an eine theologische Heilslogik delegieren.

4. Religiöse Deutungen können Orientierung geben, dürfen aber keinen exklusiven Anspruch auf Sinn oder Heil erheben.

5. Ich teile nicht die Auffassung, dass nur das Gesetz Gewalt gegen Andersgläubige verhindert.

6. Dauerhafter gesellschaftlicher Frieden entsteht durch Anerkennung, Vertrauen und reflektierte Urteilskraft, 

nicht allein durch Zwangsnormen.

7. Mein Weisheitskompass widerspricht sowohl religiösem Absolutismus als auch technokratischem Szientismus.

8. Orientierung verlangt mehr als Gehorsam – sie verlangt verantwortete Sinnentscheidungen.

II. Argumentativ-philosophische Vertiefung

1. Zum freien Willen
Wenn Pfarrer Lieberich – in reformatorischer Tradition – dem Menschen den freien Willen abspricht, erkenne ich den theologischen Kontext dieser
Aussage an. Luther richtet sich gegen Selbstrechtfertigung und gegen die Illusion moralischer Autarkie. Philosophisch jedoch halte ich es für proble-
matisch, diese theologische Diagnose auf die gesamte menschliche Handlungsfähigkeit zu übertragen.

Ich unterscheide zwischen:

• metaphysisch absoluter Willensfreiheit (die ich selbst nicht vertrete),

• und praktischer Freiheit im Sinne von Entscheidungs-, Lern- und Verantwortungsfähigkeit.

Mein Denken: Ein Wille kann begrenzt, beeinflusst und fehlbar sein – ohne deshalb unfrei zu sein. Freiheit ist für mich kein Zustand, sondern ein 
Spielraum, der wächst oder schrumpft, aber nicht verschwindet. Wird dieser Spielraum bestritten, wird auch Verantwortung fraglich.

2. Zum exklusiven Heilsversprechen
Die Aussage, nur Jesus Christus könne das Heilsversprechen einlösen, hat innerhalb des christlichen Glaubens ihre innere Logik. Philosophisch und 
gesellschaftlich halte ich jedoch eine Exklusivbindung von Sinn und Heil an eine einzige religiöse Figur für nicht tragfähig. Ich erlebe Sinn als:

• biografisch gewachsen,
• kulturell vermittelt,
• dialogisch überprüfbar.

Ein Weisheitsmodell, das pluralen Gesellschaften gerecht werden möchte, wird Sinn offen, nicht exklusiv denken. Religiöse Deutungen dürfen 
Orientierung anbieten, aber sie verlieren ihre Weisheit dort, wo sie Alternativen delegitimieren. Die Feststellung des Absolutheitsanspruches ist eine
Glaubenstradition, die ich historisch begründe.

3. Gesetzes und Gewaltfrage - ergänzende Perspektive
Ich weiß um die Absolutsetzung von Glaubenszusagen, die unseren Verstand übersteigen. Diese Argumentation betont die Autorität der 
Verkündigung. Doch ergänze ich die These, nur das Gesetz verhindere Gewalt gegen Andersgläubige. Diese Aussage unterschätzt aus meiner 
Sicht den Menschen – und überschätzt den Zwang.

Gesetze sind notwendig, um Gewalt zu sanktionieren. Gesetze allein begründen keinen Respekt. Gesellschaftlicher Frieden entsteht, wo:

• Andersheit nicht nur toleriert, sondern verstanden wird,
• Normen nicht nur durchgesetzt, sondern innerlich mitgetragen werden,
• Macht durch Reflexion begrenzt bleibt.

Wenn Gewalt nur durch Gesetz verhindert wird, bleibt sie latent vorhanden. Erst Anerkennung, Vertrauen und ethische Selbstbindung verwandeln 
äußeren Zwang in innere Begrenzung.

4. Einordnung im Weisheitskompass

In meinem Weisheitskompass zeigt sich der Unterschied deutlich:

• Sinn: wird nicht verordnet, sondern verantwortet
• Wissen: klärt, aber legitimiert nicht
• Vertrauen: ermöglicht friedliche Koexistenz jenseits von Zwang
• Reflexion: schützt vor Absolutheitsansprüchen – religiösen wie säkularen

Ein Modell, das Freiheit leugnet und Frieden allein dem Gesetz zuschreibt, bleibt aus meiner Sicht anthropologisch zu schmal und gesellschaftlich 
zu pessimistisch. => Ergänzung:  Ich halte Menschen nicht für autonom, aber für antwortfähig. Ich halte Gesetze für notwendig, -  nicht hinreichend.

Ich halte Weisheit für dort unverzichtbar, wenn Glaube – genauer Machtansprüche ihre Grenzen überschreiten.

© Norbert Rieser Seite 17 / 19

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Erklärung des Bildes (Deutungsebene)

Das Bild stellt keinen Gegensatz, sondern eine geordnet offene Mitte dar.

1. Das Kreuz als Zentrum – ohne Dominanz

Das Kreuz steht erhöht und bleibt eindeutiger Orientierungspunkt. Es beansprucht die Mitte – nicht durch Größe, sondern durch Stellung und 
Licht. Damit wird der christologische Absolutheitsanspruch nicht relativiert, sondern anerkannt. Das Zentrum bleibt eindeutig – doch es wird nicht 
monopolistisch inszeniert.

2. Die Sonnenstrahlen: Zentrum mit Weite

Die stärksten Strahlen gehen vom Kreuz aus. Zugleich erreichen weniger intensive Strahlen auch die benachbarten Berge. Das bedeutet:

• Wahrheit besitzt ein Zentrum
• Wirksamkeit bleibt nicht exklusiv
• Gnade ist nicht eingesperrt, sondern ausstrahlend
•

Theologisch gesprochen: Christus bleibt Mitte – aber Gottes Wirken reicht weiter als unsere begrifflichen Grenzen.

3. Die Nachbarberge: Differenz ohne Abwertung

Die Berge links und rechts sind:

• real
• eigenständig
• sichtbar vom Licht berührt

Sie stehen für:

• andere Lebenswege
• andere Deutungen
• andere kulturelle und religiöse Horizonte

Nicht gleichgesetzt, aber nicht ausgeschlossen.

4. Der See mit Felsen: Tiefe, Spiegelung, Wirklichkeit

Der See vor dem Berg:

• spiegelt das Licht
• bleibt ruhig
• enthält Tiefe

Er symbolisiert:

• das Leben selbst
• Erfahrung, Geschichte, Ambivalenz
• Wirklichkeit, die nicht nur „aufgelöst“, sondern durchlichtet wird

Die Felsen erinnern:

Der Weg ist real, manchmal hart – Glaube kein idealisiertes Höhenbild.

© Norbert Rieser Seite 18 / 19

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


5. Die Wege: Plural – nicht beliebig

Die mehreren Wege:

• führen nicht alle gleich
• verlaufen unterschiedlich
• bleiben offen

Aber:

• sie stehen im gemeinsamen Licht
• sie sind nicht chaotisch
• sie verlieren das Zentrum nicht aus dem Blick

Das ist entscheidend:

Pluralität ohne Relativismus.

6. Die Menschen: Würde in Vielfalt

Die Figuren sind:

• bewusst klein
• nicht heroisch
• gemeinsam unterwegs

Familie, Frau, Kind, Menschen aus anderen Kulturkreisen:

• keine Belehrung
• kein Missionsgestus
• keine Hierarchie

Sie gehen nebeneinander, nicht gegeneinander.

Der Glaube begegnet dem Menschen – nicht umgekehrt.

Das Bild sagt:

Das Zentrum bleibt – doch es trägt, statt zu verdrängen; es erhellt, 

statt zu beherrschen; es ordnet, ohne zu verengen.

Ein Licht. Eine Mitte. Viele Wege. Gemeinsame Würde.

© Norbert Rieser Seite 19 / 19

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

	1. Grundgedanke
	2. Was bedeutet das präzise?
	3. Hermeneutik als methodischer Kern
	4. Denktraditionen des Deutens
	Wilhelm Dilthey
	Hans-Georg Gadamer
	Paul Ricœur

	5. Abgrenzung
	6. Wichtig: Deuten ≠ Beliebigkeit
	7. Deuten – Auslegen – Auslegung – Exegese
	Begriffe und Absolutheitsansprüche (Übersicht)

	8. Deuten
	Sinnentscheidung ohne Absolutheitsanspruch

	9. Auslegen
	Methodisch verantwortetes Deuten

	10. Auslegung
	Ergebnis mit unterschiedlichem Anspruch
	Typen von Auslegung (nach Anspruchsstärke):

	11. Exegese
	Wissenschaftliche Bibelauslegung (evangelisch)
	Evangelisch anerkannte exegetische Zugänge

	12. Evangelische Gesamtlogik (zusammenfassend)
	Ergänzung in meinem Weisheits- und Deutungsmodell
	Synthese
	I. Theologischer Aspekt
	Deuten als Grundvollzug des Glaubens

	II. Erkenntnistheoretischer Aspekt
	Deuten unter Bedingungen von Fallibilität und Perspektivität

	III. Integration in den Weisheitskompass
	Deuten als vermittelnde Praxis zwischen Wissen, Vertrauen und Sinn

	Synthese
	Deuten als Methode – theologische, erkenntnistheoretische und praxisorientierte Perspektive
	zur Integration
	Risiken & Fehlformen des Deutens
	Einordnender Kommentar
	Erklärtext zum Bild „Deuten“
	Glaube – Theologie
	Erkenntnis – Philosophie
	Weisheit – Praxis
	Hermeneutischer Kreislauf

	Zusammenfassend

	Philosophische Zuspitzung
	Deuten – ohne Pathos, ohne Hybris
	Pointierte Kurzformel

	Wirkung von Gnade
	Eine philosophisch reflektierte Annäherung
	1. Entlastung vom Selbstabsolutismus
	2. Ermöglichung neuer Selbstdeutung
	3. Stärkung von Handlungsfähigkeit
	4. Korrektiv gegen moralische Überdehnung
	5. Weisheitliche Verdichtung
	Verdichtete Formel

	Wirkung von Annahme
	Eine nüchterne philosophische Beschreibung
	1. Entlastung vom Rechtfertigungsdruck
	2. Verschiebung der Selbstdeutung
	3. Erweiterung von Handlungsspielräumen
	4. Korrektiv gegen moralische Überforderung
	5. Weisheitliche Verdichtung

	Wirkung von Annahme
	Psychologisch, sozialphilosophisch und im Horizont meines Deutungsmodells
	1. Psychologische Zuspitzung
	Selbstwert, Scham, Resilienz

	2. Sozialphilosophische Erweiterung
	Normen, Anerkennung, Macht

	3. Integration in mein Weisheits- und Deutungsmodell

	ANHANG: Hermeneutik
	1. Ausgangspunkt: Verstehen als Beziehungsgeschehen
	2. Vorverständnis und Perspektivität
	3. Hermeneutischer Zirkel
	4. Sprache als Medium des Verstehens
	5. Wahrheit ohne Absolutheitsanspruch
	6. Hermeneutik und Kritik
	7. Hermeneutik im Horizont meines Weisheits- und Deutungsmodells
	Verdichtete Schlussformel
	Unterschied zwischen Hermeneutik und Deuten
	Einordnender Kommentar

	Hermeneutik und Deuten – Beispiele aus unterschiedlichen Kontexten
	Beispiele
	Sinnentscheidung – Struktur, Dynamik, Wirkung
	Zur Einordnung

	Sinnentscheidung in Beratungssituationen
	Typische Fehlentscheidungen in Beratungssituationen (kompakt)
	Einordnende Kurzformel für Beratung

	Formulierungsbeispiele für Beratungssituationen
	1. Situationsklärung
	2. Deutungsrahmen explizit machen
	3. Sinnzuschreibung prüfen
	4. Selbstwert stabilisieren
	5. Handlungsoptionen öffnen
	6. Entscheidung erproben
	7. Revision ermöglichen
	8. Integration & Lerndeutung

	Kurzformeln für den Beratungsalltag
	Warum Sinn oben und Wissen unten überzeugend ist
	1. Orientierung folgt Sinn, nicht Information
	2. Wissen als Fundament, nicht als Gipfel
	3. Weisheitliche Logik statt schulischer Logik
	4. Psychologische Plausibilität
	5. Deutungslogik meines Gesamtmodells

	Vorschlag - endgültige Achsenordnung
	Erklärtext zum Kompassbild: Sinn – Vertrauen – Wissen – Reflexion
	Sinn (oben) – Richtung geben
	Wissen (unten) – Halt geben
	Vertrauen (links) – Beziehung ermöglichen
	Reflexion (rechts) – Korrektur sichern

	Warnung vor Szientismus
	Zusammenführend
	Philosophische und gesellschaftskritische Zuspitzung des Kompassmodells
	Sinn vor Wissen – eine Zumutung für die Gegenwart
	Wissen ohne Sinn – die Logik des Szientismus
	Vertrauen als Gegenentwurf zur Kontrollgesellschaft
	Reflexion gegen die Tyrannei der Gewissheit
	Gesellschaftliche Quintessenz
	Pointierte Schlussformel

	Erweiterungen zum Kompassmodell
	I. Politische Zuspitzung
	Demokratie zwischen Expertise und Sinnverlust

	II. Philosophische Schärfung
	Erkenntnistheorie, Anthropologie, Urteilskraft

	III. Thesenliste
	Verdichtete Aussagen

	Abschließende Zuspitzung
	Inhaltliche Einordnung
	Zusammengefasst

	Meine Position – am Weisheitskompass ausgerichtet
	A. Freier Wille – meine Perspektive
	1. Freier Wille in lebensweltlicher Bedeutung

	B. Heilsversprechen und theologische Exklusivklauseln
	C. Ergänzung zur Aussage: „Nur das Gesetz verhindert Gewalt gegen Andersgläubige“
	Argumente

	D. Bezug zum Weisheitskompass
	I. Thesenform
	II. Argumentativ-philosophische Vertiefung
	1. Zum freien Willen
	2. Zum exklusiven Heilsversprechen
	3. Gesetzes und Gewaltfrage - ergänzende Perspektive
	4. Einordnung im Weisheitskompass

	Erklärung des Bildes (Deutungsebene)
	1. Das Kreuz als Zentrum – ohne Dominanz
	2. Die Sonnenstrahlen: Zentrum mit Weite
	3. Die Nachbarberge: Differenz ohne Abwertung
	4. Der See mit Felsen: Tiefe, Spiegelung, Wirklichkeit
	5. Die Wege: Plural – nicht beliebig
	6. Die Menschen: Würde in Vielfalt



