DEUTEN - AUSLEGEN - EXEGESE

1. Grundgedanke

Wahrend die Naturwissenschaften primar erklaren (Kausalgesetze, Messbarkeit, Prognosen), zielen die Geisteswissenschaften auf Verstehen — und
dieses Verstehen vollzieht sich wesentlich als Deuten von Sinnzusammenhéangen.

Klassische Formel (nach Dilthey): ,,Die Natur erklaren wir, das Seelenleben verstehen wir.*

2. Was bedeutet das prazise?
Deuten heil3t:

* Sinn aus Zeichen, Texten, Handlungen, Institutionen, Symbolen erschliel3en
* Einzelnes im Horizont eines Ganzen verstehen
» Gegenwartige Perspektiven reflektiert mit historischen Kontexten vermitteln

Deuten ist daher kein subjektives ,Hineinlesen®, sondern ein dialogischer Prozess zwischen Quelle und Ausleger.

3. Hermeneutik als methodischer Kern

Die methodische Ausarbeitung des Deutens geschieht in der Hermeneutik. Zentral ist dabei der sogenannte hermeneutische Zirkel: Das Ganze
erschliel3t sich aus den Teilen, die Teile erhalten Sinn aus dem Ganzen. Dieser Zirkel ist kein logischer Fehler, sondern Ausdruck eines produktiven
Erkenntnisprozesses.

4. Denktraditionen des Deutens

Wilhelm Dilthey

* Begrindete die Geisteswissenschaften als Verstehenswissenschaften
* Deuten dient der ErschlieRung gelebter Erfahrung

Hans-Georg Gadamer

» Betonung der Wirkungsgeschichte
* Deutung immer perspektivisch, aber nicht beliebig
* Wahrheit ereignet sich im Gesprach

Paul Ricceur

* Deutung als Mehrschichtigkeit von Sinn
* Verbindung von Hermeneutik, Symbolik und Kritik

5. Abgrenzung

Wissenschaftstyp Leitfrage Methode
Naturwissenschaften Warum geschieht etwas? Erklaren
Geisteswissenschaften Was bedeutet etwas? Deuten / Verstehen
Sozialwissenschaften Wie wirkt etwas? Erklaren und Deuten

Gegenwartige Geisteswissenschaften verbinden Deutung haufig mit kritischer Reflexion (Macht, Ideologie, Sprache).

6. Wichtig: Deuten # Beliebigkeit

Methodisches Deuten ist gebunden an:

* Quellenkritik

* historische Kontexte

» sprachliche Prazision

« argumentative Nachvollziehbarkeit
* intersubjektive Prufbarkeit

Nicht jede Deutung gilt, wohl aber mehrere begrindete Deutungen.
7. Deuten — Auslegen — Auslegung — Exegese

Begriffe und Absolutheitsanspriiche (Ubersicht)

Begriff Kurzdefinition Ebene Absolutheitsanspruch Typisches Risiko
Sinnzuschreibung Lebenspraxis / I S
Deuten aus einer konkreten Perspektive Existenz niedrig Beliebigkeit

Methodisch geleitete Deutung Verabsolutierung

Auslegen cines Textes Vermittlung mittel der Methode
Auslegung Ergebnis eines Auslegungsprozesses Lehr- / Deutungsebene variabel Dogmatisierung
Exegese Wissenschaftliche Texterschlielung Wissenschaft methoc_ilsch gebunden, Redu.kt|or_1
nicht absolut auf Historie

© Norbert Rieser Seite 1 /19


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

8. Deuten

Sinnentscheidung ohne Absolutheitsanspruch

Deuten bezeichnet den elementaren Akt, einer Erfahrung, einem Text oder einer Situation Bedeutung zuzuweisen, um handlungsfahig zu bleiben.
Deuten geschieht immer perspektivisch, situativ und vorlaufig.

» Deuten fragt: Was bedeutet das fiir mich — jetzt?
* Deuten weil} um seine Begrenztheit.
* Deuten erhebt keinen Anspruch auf letzte Wahrheit.

In meinem Weisheitskompass ist Deuten der beweglichste Pol: orientierend, aber bewusst korrigierbar.
Evangelisch anschlussfahig, weil:
 der reformatorische Glaube keinen ungebrochenen Zugriff auf Wahrheit kennt,
» sondern auf verantwortetes Verstehen angewiesen bleibt.

9. Auslegen
Methodisch verantwortetes Deuten

Auslegen ist Deuten unter methodischer Disziplin. Hier wird Sinn nicht frei gesetzt, sondern am Text entlang entwickelt.

» historische Kontexte werden berucksichtigt,
* sprachliche Strukturen ernst genommen,
* Gegenwartsfragen reflektiert eingebracht.

Auslegen fragt: Was kann dieser Text — unter Beachtung seiner Bedingungen — sinnvoll sagen? Der Absolutheitsanspruch bleibt begrenzt, aber
starker als beim blofken Deuten. Risiko: Methoden werden zu Wahrheitsgaranten erhoben (,,Weil es historisch so watr, gilt es so.").

10. Auslegung

Ergebnis mit unterschiedlichem Anspruch

Auslegung bezeichnet das Resultat eines Auslegungsprozesses. Hier entscheidet sich, wie hoch der Geltungsanspruch angesetzt wird.

Typen von Auslegung (nach Anspruchsstarke):

Auslegungstyp Charakter Absolutheitsanspruch
personlich lebenspraktisch gering
gemeindlich orientierend moderat
kirchlich normsetzend erhoht
dogmatisch verbindlich sehr hoch

Evangelisch gesehen: Auch kirchliche Auslegung bleibt unter dem Vorbehalt erneuter Priifung. Reformatorischer Kern: Keine Auslegung ist
sakrosankt — auch nicht die eigene.

11. Exegese
Wissenschaftliche Bibelauslegung (evangelisch)
Exegese ist die wissenschaftlich kontrollierte ErschlieBung biblischer Texte. Sie verzichtet bewusst auf Glaubenszwang und arbeitet mit

Uberprifbaren Methoden.

Evangelisch anerkannte exegetische Zugange

Exegeseform Fokus Starke Grenze
historisch-kritisch Entstehung, Kontext Sachlichkeit Sinnreduktion
literarisch Textstruktur Textnahe Kontextverlust
traditionsgeschichtlich Uberlieferung Tiefenscharfe Komplexitat
kanonisch Bibel als Ganzes innere Koharenz Harmonisierung
rezeptionsasthetisch Wirkung beim Leser Gegenwartsbezug Subjektivitat
sozialgeschichtlich Macht, Milieu Realitatsnahe Ideologisierung

Evangelischer Konsens:

* Exegese liefert keine fertige Wahrheit,
» sondern Material fur verantwortete Auslegung.

12. Evangelische Gesamtlogik (zusammenfassend)

In evangelischer Perspektive: Exegese klart den Text. Auslegung vermittelt seinen Sinn. Auslegen verantwortet den Weg. Deuten ermoglicht
Leben. Zugespitzt: Je hdher der Absolutheitsanspruch, desto groRer die Pflicht zur Selbstkritik.

© Norbert Rieser Seite 2 / 19


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

Erganzung in meinem Weisheits- und Deutungsmodell

In meinem Verstandnis bleibt keine dieser Ebenen flr sich ausreichend. Ich halte Deuten flr unverzichtbar, weil ohne Sinnentscheidung keine
Orientierung entsteht. Ich halte Auslegen fur notwendig, weil Sinn ohne Textbindung beliebig wird. Ich schatze Auslegung, solange sie sich ihrer
Vorlaufigkeit bewusst bleibt. Und ich halte Exegese fir unverzichtbar, solange sie nicht vorgibt, Sinn ersetzen zu kénnen.

Mein Weisheitskompass zielt nicht auf letzte Antworten, sondern auf maBvolle Urteilskraft: texttreu, lebensnah, dialogfahig.

Synthese

Deuten ist die zentrale Methode der Geisteswissenschaften — verstanden als reflektiertes, kontextsensibles Sinnverstehen, das zwischen
Vergangenheit und Gegenwart, Text und Leser, Faktum und Bedeutung vermittelt.

I. Theologischer Aspekt
Deuten als Grundvollzug des Glaubens

Theologisch erweist sich Deuten nicht als Nebentatigkeit, - als konstitutiver Vollzug des Glaubens. Offenbarung begegnet niemals roh oder un-
mittelbar, stets vermittelt durch Sprache, Geschichte, Bilder und Erzahlungen. Damit wird Glauben zu einem Akt des Verstehens — und Verstehen
zu einem Akt des Deutens.

Bereits die biblische Tradition kennt kein glaubensloses Faktenlesen. Prophetische Rede, Psalmen, Gleichnisse und Briefe verlangen Auslegung,
Kontextualisierung und Aktualisierung. Der berihmte reformatorische Grundsatz sola scriptura bedeutet nicht Textpositivismus, sondern Verpflichtung
zur verantworteten Auslegung.

In der modernen Hermeneutik — paradigmatisch bei Hans-Georg Gadamer — wird deutlich: Wahrheit ereignet sich nicht als Besitz, sondern als
Geschehen im Gesprach. Theologisch gewendet heil’t das: Glauben vollzieht sich als Resonanzgeschehen zwischen Uberlieferung und gegen-
wartiger Existenz.

Deuten bewahrt Glauben vor zwei Gefahren:
— vor Fundamentalismus, der Texte versteinert,
— vor Beliebigkeit, die jede Bindung auflost.

Glaube lebt von beweglicher Treue: treu zur Uberlieferung, beweglich im Verstehen.
Il. Erkenntnistheoretischer Aspekt

Deuten unter Bedingungen von Fallibilitat und Perspektivitat

Erkenntnistheoretisch verweist Deuten auf eine Grundannahme moderner Wissenschaft: Erkenntnis bleibt perspektivisch und fallibel. Es gibt
keine voraussetzungslose Sicht auf Wirklichkeit — weder in der Theologie noch in den Geisteswissenschaften insgesamt. Bereits Wilhelm Dilthey
unterschied grundlegend zwischen Erklaren und Verstehen. Wahrend naturwissenschaftliche Erklarung auf Kausalzusammenhange zielt, erschlief3t
Verstehen Sinnzusammenhange, die nur im historischen und kulturellen Kontext zuganglich werden.

Paul Ricceur vertieft diesen Gedanken, indem er Deutung als Mehrdeutigkeit unter methodischer Kontrolle beschreibt. Texte, Symbole und Narra-
tive erdffnen Sinnuberschusse, die nicht auf eine einzige Lesart reduzierbar sind — wohl aber kritisch geprift werden massen.

Damit erhalt Deuten eine erkenntnistheoretische Wurde: Es anerkennt Realitat, ohne sie vollstandig zu besitzen. Es sucht Wahrheit, ohne sie zu
verabsolutieren.

Deuten steht somit fir eine maRvolle Rationalitat, die weder naiv-realistisch noch relativistisch verfahrt, sondern zwischen beiden Polen vermittelt.
lll. Integration in den Weisheitskompass

Deuten als vermittelnde Praxis zwischen Wissen, Vertrauen und Sinn
Im Horizont meines Weisheitskompasses lasst sich Deuten als verbindende Praxis verstehen, die mehrere Achsen zugleich aktiviert:

* Wissen: Deuten arbeitet mit Quellen, Methoden, historischer Kompetenz.

* Vertrauen: Deuten setzt die Bereitschaft voraus, sich auf Sinnangebote einzulassen,
ohne Garantien zu verlangen.

* Sinn: Deuten erschliel3t Bedeutung, Orientierung und Lebensrelevanz.

+ Selbstreflexion: Deuten macht die eigene Perspektive sichtbar und korrigierbar.

Deuten bewegt sich dabei in einem Resonanzraum zwischen Subjekt und Welt. Es geht nicht um bloRe Zuschreibung, sondern um ein antwortendes
Verstehen, das sich formen lasst und selbst formt. Erkenntnis erscheint hier als gestaltwerdender Prozess, nicht als abgeschlossene Struktur. In
lebenspraktischer Hinsicht wird Deuten zur Grundlage von Urteilskraft: Wer deuten kann, unterscheidet. Wer unterscheidet, urteilt malvoll. Wer
malfdvoll urteilt, handelt verantwortlicher.

Deuten wird zur Weisheitskompetenz: nicht spektakular, aber tragfahig — gerade in Zeiten pluraler Deutungsangebote und brichiger Gewissheiten.

Synthese
Deuten erweist sich

- theologisch als Vollzug lebendigen Glaubens,
— erkenntnistheoretisch als Ausdruck fallibler Rationalitat,
— praktisch als zentrale Kompetenz eines reflektierten Weisheitsverstandnisses.

Nicht Deutungslosigkeit schutzt vor Irrtum, sondern gute Deutung. Gute Deutung entsteht dort, wo Verstehen, Vertrauen und Verantwortung
einander wechselseitig tragen.

© Norbert Rieser Seite 3/ 19


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

Deuten als Methode — theologische, erkenntnistheoretische und praxisorientierte Perspektive

Methodische

Ertrag fur Orientierung &

Aspekt Zentraler Fokus Verstandnis von Deuten Leitbegriffe Lebenspraxis
De_uten er§chei.nt als dialogischer Vorg.ang Hermeneutik Schutz vor Fundamentalismus
Glauben als  |zwischen Uberlieferung und gegenwartiger Wirkungsgeschic;hte und Beliebigkeit; Erméglichung
Theologisch verstehender Existenz; Sinn erschlief3t sich nicht o : T
. : Resonanz, Verheildung, eines lebendigen,
Vollzug unmittelbar, sondern im

verantworteten Auslegen.

verantwortete Auslegung

anschlussfahigen Glaubens

Erkenntnistheoretisch

Wissen unter
Bedingungen von
Perspektivitat

Deuten anerkennt Realitat, ohne sie

vollstandig zu besitzen;

Wahrheit bleibt suchend, korrigierbar

und kontextabhangig erschlossen.

Fallibilismus,
Perspektivitat,
Sinnzusammenhang,
Kontextualitat,
kritische Prufung

Entwicklung malvoller
Urteilskraft; Fahigkeit zur
Unterscheidung
in pluralen Deutungsraumen

Weisheitskompass
(praxisbezogen)

Orientierung im
Lebensvollzug

Deuten wirkt als vermittelnde Praxis
zwischen Wissen, Vertrauen, Sinn und
Selbstreflexion; Bedeutung entsteht im
Resonanzraum von Person und Welt.

Resonanzraum,

gestaltwerdend,

Selbstreflexion,
Urteilskraft, Verantwortung

Forderung tragfahiger
Entscheidungen; Starkung
lebenspraktischer Weisheit in
Wandel und Unsicherheit

zur Integration

Die Tabelle macht sichtbar: Deuten fungiert weder als blof3es Instrument noch als subjektive Willkir, sondern als verbindende Erkenntnisform, die
wissenschaftliche Redlichkeit, existenzielle Offenheit und praktische Orientierung miteinander vermittelt.

Risiken & Fehlformen de

s Deutens

Aspekt Typische Fehlform Kurzbeschreibung Erkenntnistheoretisches Defizit Korrektives Moment
Texte werden zeitlos verabsolutiert; Verwechslung von Sinn und Kontextualisierte Auslegung;
. Fundamentalistische historische Bedingtheit und g . Ruckbindung an
Theologisch : . : . Buchstabe; Negierung , .
Versteinerung metaphorische Tiefenschichten L ) Wirkungsgeschichte und
. geschichtlicher Vermittlung .
bleiben ausgeblendet. Lebenspraxis

Beliebige Sinn wird rein subjektiv konstruiert; AuUflésuna intersubiektiver Dialogische Deutung;
Theologisch 9 gemeinschaftliche und tradierte 9 J Ruckkopplung an Text,

Spiritualisierung

Mafstabe verlieren ihr Gewicht.

Prifbarkeit

Tradition und Gemeinschaft

Erkenntnistheoretisch

Naiver
Objektivismus

Eigene Deutung erscheint als einzig
mogliche; Perspektivitat bleibt
unreflektiert.

Blindheit gegenuber
Vorverstandnissen

Explizite Selbstreflexion;
Anerkennung alternativer
Deutungen

Erkenntnistheoretisch

Relativistische
Beliebigkeit

Alle Deutungen gelten als
gleichwertig; argumentative
Unterschiede verlieren Bedeutung.

Verlust von Wahrheitsanspruch
und Kritikfahigkeit

Kriteriengeleitete
Unterscheidung; methodische
Begrindung

Praxis /
Weisheitskompass

Instrumentalisierende
Deutung

Sinn wird funktional angepasst, um
Entscheidungen vorab zu
rechtfertigen.

Vermischung von Erkenntnis
und Zweck

Trennung von Verstehen und
Nutzen; Offenheit fur Korrektur

Praxis /

Vermeidende

Deutung dient der Beruhigung;
konflikthafte Aspekte werden

Angstvermeidung

Mut zur Ambivalenz; Aushalten
von Spannung und

Weisheitsk . .
eisheitskompass Deutung ausgeblendet. statt Wahmehmung Ungewissheit

. Sinn wird Uberfrachtet; jede , )

Praxis / Uberdeutung Erfahrung erhalt symbolische Verlust von Maf} Mafvolle Zuriicknahme;

Weisheitskompass

Bedeutung.

und Differenzierung

Anerkennung von Kontingenz

Einordnender Kommentar

Diese Tabelle verdeutlicht: Nicht das Deuten selbst gefahrdet Orientierung, sondern seine unkritischen Verkiirzungen. Reifes Deuten bewegt sich
zwischen Bindung und Offenheit, zwischen Sinnsuche und methodischer Disziplin. Gerade im Horizont lhres Weisheitskompasses zeigt sich Deuten
als lern- und korrigierfahige Praxis, die Irrtumsanfalligkeit nicht verdrangt, sondern produktiv integriert.

© Norbert Rieser Seite 4 / 19



https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

Erkenntnis

/-.\ Philosophie 9

Erklartext zum Bild ,,Deuten*

Das Bild veranschaulicht Deuten als vermittelnden Grundvollzug menschlicher Orientierung zwischen Glauben, Erkenntnis und Weisheit. Im Zen-
trum steht der Begriff DEUTEN Uber einem offenen Buch — Sinnbild fur den hermeneutischen Prozess, in dem Bedeutung nicht einfach vorliegt,
sondern erschlossen wird.

Glaube - Theologie
Auf der linken Seite erscheint zunachst Glaube, erst danach Theologie. Diese Reihenfolge macht deutlich: Glaube geht dem systematischen Nach-
denken voraus. Er wurzelt in Vertrauen, Uberlieferung und existenzieller Erfahrung. Das dargestellte leere Kreuz — bewusst ohne die Darstellung des
Gekreuzigten — verweist nicht auf ein historisches Detail, sondern auf einen offenen Deutungshorizont: Glauben bleibt Einladung, nicht Zwang.
Theologie reflektiert diesen Glauben kritisch, sprachlich und verantwortet.

Erkenntnis — Philosophie
Rechts steht der Bereich der Erkenntnis, konkretisiert durch Philosophie. Symbole wie Buch, Lupe und Denkzeichen verweisen auf Analyse, Zweifel
und Perspektivitat. Erkenntnis sucht Wahrheit, weil® jedoch um ihre Vorlaufigkeit. Philosophisches Denken prift Voraussetzungen, Begriffe und Argu-
mente — ohne den Anspruch endgultiger Letztgultigkeit.

Weisheit — Praxis
Im unteren Bereich 6ffnet sich der Raum der Weisheit. Hier geht es nicht um abstrakte Richtigkeit, sondern um lebenspraktische Orientierung. Der
Weg in die Landschaft steht fur Entscheidungen, Zeitlichkeit und Verantwortung. Weisheit entsteht dort, wo Glaube und Erkenntnis in reflektiertes
Handeln Ubersetzt werden.

Hermeneutischer Kreislauf

Die Pfeile zwischen den drei Bereichen verdeutlichen einen dynamischen Zusammenhang: Glaube regt Erkenntnis an, Erkenntnis klart den
Glauben, beide munden in Praxis — und kehren von dort korrigiert und vertieft zurtick. Deuten erscheint so nicht als einmaliger Akt, sondern als
fortlaufender, gestaltwerdender Prozess.

© Norbert Rieser Seite 5/ 19


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

Zusammenfassend

Das Bild macht sichtbar: Deuten ist weder bloRe Methode noch subjektive Willkiir, sondern eine verantwortete Vermittlungsleistung zwischen Ver-
trauen, Denken und Handeln. In einer pluralen Welt ermoglicht es Orientierung, ohne Gewissheiten zu verabsolutieren — und halt Sinn offen, ohne ihn
preiszugeben.

Philosophische Zuspitzung

Deuten — ohne Pathos, ohne Hybris

Das Bild zeigt Deuten nicht als Heilsweg und nicht als Herrschaftsinstrument, sondern als niuchterne Kulturtechnik menschlicher Orientierung.
Deuten ersetzt weder Wirklichkeit noch Entscheidung; es macht sie verstandlicher, begriindbarer und verantwortbarer.

Glaube erscheint nicht als Gegenwissen, als vortheoretische Vertrauensform. Er lebt von Uberlieferten Symbolen, Erzéahlungen und Praktiken, die
Sinn anbieten, ohne ihn erzwingen zu kénnen. Dass das Kreuz leer bleibt, markiert genau diese Zurtickhaltung: Es steht fir einen Bedeutungsraum,
nicht flr eine fertige Antwort. Die Kirche bleibt im Dorf, wenn sie akzeptiert, dass Glaube ohne philosophische Aufklarung blind wirde — mit ihr jedoch
nicht entwertet, sondern geklart erscheint.

Philosophie tritt nicht als Richterin Uber den Glauben auf, - als Instanz der Begriffsdisziplin. Sie fragt nicht zuerst was geglaubt werden soll,
sondern wie (berhaupt sinnvoll von etwas gesprochen werden kann. Erkenntnis bedeutet hier weder Gewissheit noch Skepsis um ihrer selbst willen,
sondern die Einsicht in Perspektivitat, Vorlaufigkeit und Korrigierbarkeit menschlichen Wissens. Philosophie halt das Denken beweglich und
bewahrt es vor dogmatischer Erstarrung — auch vor der eigenen.

Weisheit schliel3lich verzichtet auf theoretischen Ehrgeiz. Sie fragt nicht nach Letztbegrindungen, sondern nach Tragfahigkeit im Leben. Weisheit
entsteht dort, wo Glaube nicht naiv bleibt und Erkenntnis nicht selbstzweckhaft wird. Sie zeigt sich in Urteilskraft, MaRhalten und der Fahigkeit, Wider-
spriche auszuhalten, ohne sie vorschnell aufzulésen.

Deuten verbindet diese drei Ebenen, ohne sie zu vermischen. Es Ubersetzt, es vermittelt, es relativiert, wo Ubertreibung droht — und stabilisiert,
wo Beliebigkeit verfihrt. Gerade darin liegt seine Starke: nicht im gro3en Entwurf, sondern in der stillen Kompetenz des Unterscheidens.

Pointierte Kurzformel
Deuten erklart nicht die Welt, es macht sie bewohnbar. Es rettet weder Glauben noch Vernunft — es bewahrt beide vor Uberforderung.

Wirkung von Gnade

Eine philosophisch reflektierte Annaherung

Gnade bezeichnet keine metaphysische Sonderenergie und keinen magischen Eingriff in den Lauf der Dinge. lhre Wirkung entfaltet sich vielmehr im
Modus der Beziehung — zwischen Mensch und Wirklichkeit, zwischen Anspruch und Entlastung, zwischen Selbstdeutung und neuem Handlungs-
spielraum. Philosophisch gesprochen wirkt Gnade nicht kausal, sondern hermeneutisch.

1. Entlastung vom Selbstabsolutismus

Die erste Wirkung von Gnade besteht in einer Relativierung des Ich-Zentrums. Der Mensch muss sich nicht langer selbst rechtfertigen — weder
durch Leistung noch durch moralische Perfektion. Damit wird der Zwang aufgehoben, das eigene Leben als Projekt der llickenlosen Selbstopti-
mierung zu fuhren. Gnade wirkt als Unterbrechung des permanenten Bewertungsmodus. Sie setzt einen Punkt, an dem nicht weiter bilanziert
wird.

2. Ermoglichung neuer Selbstdeutung

Wo Rechtfertigungsdruck nachlasst, 6ffnet sich ein neuer Deutungsraum. Der Mensch darf sich anders verstehen, ohne sich neu erfinden zu
mussen. Fehler verlieren ihren endgultigen Charakter; Biografie bleibt offen. In diesem Sinn wirkt Gnade nicht durch Veranderung der Vergangenheit,
sondern durch Veranderung ihrer Bedeutung. Sie greift nicht in Fakten ein, sondern in deren Sinnhorizont.

3. Starkung von Handlungsfahigkeit

Entgegen verbreiteten Missverstandnissen flihrt Gnade nicht zur Passivitat. Gerade die Erfahrung unverdienter Annahme setzt Handlungsenergie
frei. Wer nicht standig um Anerkennung kampft, kann freier handeln — weniger defensiv, weniger verbissen.

Philosophisch formuliert: Gnade verwandelt Zwangsmoral in antwortfahige Freiheit.

4. Korrektiv gegen moralische Uberdehnung

In gesellschaftlicher Perspektive wirkt Gnade als Begrenzung moralischer Totalanspriiche. Sie verhindert, dass Schuld, Versagen oder Abwei-
chung zur vollstandigen Identitatszuschreibung werden. Damit schitzt sie vor Moralisierung, Ausgrenzung und Selbstgerechtigkeit.

Gnade halt das Urteil vorlaufig, ohne es aufzulésen.

5. Weisheitliche Verdichtung

Im Horizont von Weisheit zeigt sich die Wirkung von Gnade unspektakular: mehr Gelassenheit, mehr Mal3, mehr Bereitschaft zur Korrektur — bei sich
selbst und bei anderen. Gnade erzeugt keine besseren Menschen, sondern weniger endgiiltige Urteile.

Verdichtete Formel

Die Wirkung von Gnade besteht nicht darin, dass alles gut wird, sondern darin, dass nicht alles endgultig bleibt.
Oder philosophisch knapper: Gnade ist die Praxis, dem Unvollkommenen Raum zu lassen, ohne es zu verherrlichen.

© Norbert Rieser Seite 6 / 19


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

Nachfolgend eine konsequent sakulare Fassung, ohne christliche Semantik, philosophisch prazise und lebenspraktisch anschlussfahig.

Wirkung von Annahme

Eine nuchterne philosophische Beschreibung

Was in religidoser Sprache oft ,Gnade” heildt, Iasst sich sakular als Erfahrung grundlegender Annahme beschreiben. Gemeint ist kein Gefuhl und
keine moralische Bewertung, sondern eine Haltung, die dem Menschen zugesteht, mehr zu sein als seine Leistung, sein Versagen oder seine aktu-
elle Rolle. Diese Erfahrung wirkt nicht spektakular, aber nachhaltig.

1. Entlastung vom Rechtfertigungsdruck

Moderne Lebensformen erzeugen einen dauerhaften Zwang zur Selbstbegrindung: produktiv sein, stimmig handeln, konsistent erscheinen. Annahme
unterbricht diesen Druck. Sie suspendiert flir einen Moment den inneren Gerichtshof, vor dem das eigene Leben standig verhandelt wird. Philo-
sophisch gesprochen: Annahme wirkt als Begrenzung des Selbstabsolutismus.

2. Verschiebung der Selbstdeutung

Wo der Zwang zur Rechtfertigung nachlasst, verandert sich der Blick auf die eigene Biografie. Fehler, Briiche und Irrtimer verlieren ihre identitats-
stiftende Macht. Sie bleiben real, aber sie definieren nicht mehr vollstandig, wer jemand ist. Annahme verandert keine Fakten — sie verandert den
Deutungsrahmen, in dem Fakten verstanden werden.

3. Erweiterung von Handlungsspielraumen

Entgegen der Vermutung, Annahme mache gleichgultig, zeigt sich haufig das Gegenteil. Wer sich nicht permanent verteidigen muss, kann freier
reagieren. Handeln wird weniger von Angst gesteuert und starker von Einsicht, Abwagung und Verantwortungsgeflhl. Annahme ersetzt Zwang nicht
durch Beliebigkeit, sondern durch situationsbezogene Urteilskraft.

4. Korrektiv gegen moralische Uberforderung

In sozialen Kontexten wirkt Annahme als Gegenkraft zu Ubermoralisierung. Sie verhindert, dass Menschen auf Fehler, Haltungen oder Zuschrei-
bungen reduziert werden. Kritik bleibt mdglich, verliert jedoch ihren totalisierenden Anspruch. Annahme halt Differenz aus, ohne Gleichgultigkeit zu
fordern.

5. Weisheitliche Verdichtung

Im Alltag zeigt sich die Wirkung von Annahme unscheinbar: mehr Gelassenheit im Umgang mit Unvollkommenheit, mehr Maf} im Urteil Gber andere,
mehr Bereitschaft zur Korrektur der eigenen Position. Annahme erzeugt keine perfekten Lebensentwlrfe, sondern tragfahigere Beziehungen — zu
sich selbst, zu anderen und zur Wirklichkeit.

Annahme verandert nicht, was geschehen ist, sondern wie damit weitergelebt wird.
Annahme ist die Praxis, Unvollstandigkeit nicht als Makel, sondern als Ausgangspunkt zu verstehen.

Integrierte Darstellung, die

— psychologisch zuspitzt (Selbstwert, Scham, Resilienz),
— sozialphilosophisch erweitert (Normen, Anerkennung, Macht),
— und koharent in dein Weisheits-/Deutungsmodell eingebettet ist.

Wirkung von Annahme
Psychologisch, sozialphilosophisch und im Horizont meines Deutungsmodells

Ich verstehe Annahme nicht als Gefuhl und nicht als moralische Freisprechung, sondern als grundlegende Haltung gegeniiber mir selbst und
anderen. Ihre Wirkung entfaltet sich weniger spektakular als nachhaltig — vor allem dort, wo Selbstwert, Scham und Widerstandskraft auf dem Spiel
stehen.

1. Psychologische Zuspitzung

Selbstwert, Scham, Resilienz

Psychologisch wirkt Annahme zunachst auf den Selbstwert. Sie entkoppelt ihn von permanenter Leistung, sozialer Bestatigung oder moralischer
Makellosigkeit. Ich muss mich nicht fortlaufend beweisen, um mir selbst als legitim zu erscheinen. Das bedeutet nicht Selbstzufriedenheit, sondern
Selbstverankerung.

Besonders deutlich zeigt sich die Wirkung im Umgang mit Scham. Scham entsteht dort, wo ich mich nicht nur als fehlerhaft, sondern als grundsatzlich
defizitar erlebe. Annahme unterbricht diese Totalisierung. Fehler bleiben benennbar, ohne dass sie meine gesamte Person kontaminieren. Ich darf
unzureichend sein, ohne mich zu verlieren.

Diese innere Entlastung starkt die Resilienz. Widerstandskraft entsteht nicht aus Harte, sondern aus der Fahigkeit, Ruckschlage zu integrieren.
Annahme schafft einen inneren Spielraum, in dem Krisen verarbeitet werden kénnen, ohne das Selbstwertfundament zu zerstéren. Ich werde nicht
unverwundbar — aber weniger zerbrechlich.

© Norbert Rieser Seite 7 / 19


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

2. Sozialphilosophische Erweiterung

Normen, Anerkennung, Macht

Sozial betrachtet steht Annahme im Spannungsfeld von Normen. Gesellschaften funktionieren Uber Erwartungen, Bewertungen und Zuschreibungen.
Annahme hebt diese Normen nicht auf, aber sie relativiert ihren totalen Anspruch. Menschen bleiben ansprechbar flr Kritik, ohne auf Abweichung
reduziert zu werden.

Zentral ist dabei die Frage der Anerkennung. Anerkennung entscheidet dartuber, wer sichtbar, horbar und ernst genommen wird. Annahme wirkt hier
als Gegenkraft zu exklusiven Anerkennungsordnungen, die Wert an Konformitat, Erfolg oder moralische Korrektheit binden. Sie 6ffnet Raume, in
denen Zugehorigkeit nicht vollstandig verdient werden muss.

Damit berihrt Annahme auch das Thema Macht. Wer Gber Normen verfugt, verfugt Uber Deutungshoheit. Annahme begrenzt diese Macht, indem sie
Menschen nicht vollstandig auf Zuschreibungen festlegt. Sie entzieht moralischer und sozialer Bewertung den Charakter des Endurteils. Macht bleibt
wirksam — aber nicht absolut.

3. Integration in mein Weisheits- und Deutungsmodeli

In meinem Deutungsmodell verstehe ich Annahme als hermeneutische Schliisselhaltung. Sie beeinflusst, wie ich Wissen bewerte, wem ich ver-
traue und welchen Sinn ich Erfahrungen zuschreibe.

* Wissen bleibt wichtig, verliert jedoch seinen Herrschaftsanspruch. Nicht alles, was erklarbar ist,
muss abschlieend beurteilt werden.

* Vertrauen entsteht dort, wo Annahme den Grundton setzt — nicht als Naivitat, sondern als Vorschuss, der
korrigierbar bleibt.

» Sinn bildet sich nicht aus Perfektion, sondern aus der Fahigkeit, Briiche zu integrieren.

» Selbstreflexion gewinnt Tiefe, weil sie nicht permanent in Selbstanklage umschlagt.

Annahme ermdglicht mir, im Resonanzraum zwischen Person und Welt zu bleiben. Ich deute Erfahrungen nicht defensiv und nicht zynisch, son-
dern prufend und offen. So wird Deuten zu einer weisheitlichen Praxis, die Mal} halt: nicht alles entschuldigt, aber auch nicht alles verurteilt.

Annahme bedeutet flr mich nicht, dass alles richtig wird, sondern dass nicht alles endgultig gegen mich spricht. Annahme halt mich im
Spiel, wenn einfache Urteile locken.

ANHANG: Hermeneutik

Grundlagen reflektierten Deutens

Hermeneutik bezeichnet die Lehre vom Verstehen und Deuten. Sie fragt nicht zuerst was gilt, sondern wie Sinn entsteht, vermittelt wird und sich
verandert. Damit bildet sie keinen Sonderbereich akademischer Theorie, sondern einen Grundvollzug menschlicher Orientierung — tberall dort, wo
Menschen Texte lesen, Handlungen verstehen, Erfahrungen einordnen oder sich selbst deuten.

1. Ausgangspunkt: Verstehen als Beziehungsgeschehen

Hermeneutik geht davon aus, dass Sinn nicht objektiv vorliegt wie ein messbarer Gegenstand. Sinn entsteht im Bezug zwischen einem
Deutungsangebot (Text, Ereignis, Handlung, Symbol) und einer deutenden Person. Verstehen vollzieht sich daher immer situativ, perspektivisch
und geschichtlich. Deuten bedeutet in diesem Sinn weder freies Erfinden noch blozes Wiederholen, sondern verantwortetes Vermitteln zwischen
Gegebenem und Gegenwartigem.

2. Vorverstandnis und Perspektivitat

Jedes Verstehen setzt ein Vorverstandnis voraus: sprachliche Pragungen, biografische Erfahrungen, kulturelle Selbstverstandlichkeiten. Herme-
neutik macht dieses Vorverstandnis nicht zum Makel, sondern zum Ausgangspunkt reflektierter Erkenntnis. Entscheidend bleibt jedoch die Bereit-
schaft, das eigene Vorverstandnis korrigieren zu lassen. Verstehen misslingt dort, wo Perspektivitat geleugnet oder absolut gesetzt wird.

3. Hermeneutischer Zirkel

Zentral fur hermeneutisches Denken ist der sogenannte hermeneutische Zirkel: Das Einzelne erschlief3t sich aus dem Ganzen, das Ganze aus dem
Einzelnen. Dieser Zirkel stellt keinen logischen Fehler dar, sondern beschreibt die Bewegungsform des Verstehens. Deutung bleibt ein Prozess
fortschreitender Anndherung, nicht der Besitz eines endgultigen Ergebnisses.

4. Sprache als Medium des Verstehens

Hermeneutik versteht Sprache nicht als neutrales Transportmittel von Information, sondern als Medium der Weltdeutung. Sprache formt Wahr-
nehmung, strukturiert Erfahrung und begrenzt wie erweitert, was Uberhaupt sag- und denkbar erscheint. Deuten heifl3t daher immer auch Sprach-
kritik: Begriffe werden geprift, Metaphern hinterfragt, Selbstverstandlichkeiten irritiert.

5. Wahrheit ohne Absolutheitsanspruch

Hermeneutik verzichtet auf den Anspruch letzter, unangreifbarer Wahrheit, ohne in Beliebigkeit zu verfallen. Wahrheit erscheint hier als Ereignis des
Gelingens: Dort, wo ein Deutungsvorschlag mehr erklart, mehr integriert und mehr Orientierung ermdglicht als seine Alternativen. Geltung entsteht
nicht durch Autoritat, sondern durch Nachvollziehbarkeit, Plausibilitat und Anschlussfahigkeit.

6. Hermeneutik und Kritik

Hermeneutik bleibt nicht bei Verstandnis stehen. Sie schlie3t kritische Distanz ein:
— gegenuber Machtwirkungen von Deutungen,

— gegenuber normativen Verkurzungen,

— gegeniiber moralischer oder ideologischer Uberdehnung.

Kritik zerstort Verstehen nicht, sondern vertieft es.

© Norbert Rieser Seite 8 / 19


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

7. Hermeneutik im Horizont meines Weisheits- und Deutungsmodells

In meinem Modell bildet Hermeneutik die verbindende Tiefenstruktur zwischen Wissen, Vertrauen, Sinn und Selbstreflexion. Sie ermdglicht:

» Wissen ohne Herrschaftsanspruch

* \Vertrauen ohne Naivitat

* Sinn ohne Zwang

» Selbstreflexion ohne Selbstentwertung

Hermeneutik halt den Resonanzraum zwischen Person und Welt offen. Sie schitzt vor vorschnellen Urteilen ebenso wie vor zynischer Distanz. So
wird Deuten zu einer weisheitlichen Praxis des MaBBhaltens — lernfahig, korrigierbar und lebensdienlich.

Verdichtete Schlussformel

Hermeneutik erklart nicht, wie die Welt wirklich ist, sondern wie wir sinnvoll mit ihr umgehen konnen.

Hermeneutik halt Bedeutungen beweglich, damit Orien

tierung maglich bleibt.

Unterschied zwischen Hermeneutik und Deuten
Dimension Hermeneutik Deuten
Grundcharakter Theorie und Reflexionsrahmen des Verstehens Praktischer Vollzug des Verstehens
Funktion Klart Bedingungen, Moglichkeiten und Grenzen von Verstehen Erschlie3t konkreten Sinn in einer Situation
Ebene Metaebene (Nachdenken Gber Deutung) Handlungsebene (Vollzug von Deutung)
Gegenstand Prozesse des Verstehens selbst Texte, Handlungen, Erfahrungen, Symbole
Zeitlichkeit Langfristig, strukturierend Situativ, gegenwartsbezogen

Bezug zur Perspektive

Macht Vorverstandnisse sichtbar und reflektierbar

Arbeitet faktisch aus einer Perspektive heraus

Wahrheitsverstiandnis

Wahrheit als Ereignis und Prozess

Sinn als vorlaufiges Ergebnis

Korrekturfunktion

Pruft, relativiert und ordnet Deutungen

Kann korrigiert, revidiert oder vertieft werden

Risiko bei Uberdehnung

Abstraktion, Theorielastigkeit

Beliebigkeit, Projektion

Bezug zum
Weisheitsmodell

Halt den Deutungsraum offen
und beweglich

Ermdoglicht Orientierung
und Handlung

Einordnender Kommentar

Hermeneutik liefert nicht die Deutung, sondern die Bedingungen guter Deutung. Deuten wiederum setzt Hermeneutik praktisch um, ohne selbst
Theorie sein zu mussen. Hermeneutik fragt, wie verstanden wird. Deuten entscheidet, was verstanden wird — vorlaufig, korrigierbar, verantwortet.

Hermeneutik und Deuten — Beispiele aus unterschiedlichen Kontexten

Kontext

Hermeneutik (Reflexionsebene)

Deuten (Vollzugsebene)

Alltag / Biografie

Ich reflektiere, dass meine Wahrnehmung durch Herkunft,
Pragung und aktuelle Lebensphase beeinflusst ist.

Ich verstehe eine gescheiterte Entscheidung nicht als
personliches Versagen, sondern als Lernschritt.

Zwischenmenschlicher
Konflikt

Ich frage, welche Vorannahmen, Rollenbilder und
Erwartungen mein Verstehen des Konflikts pragen.

Ich deute die Reaktion des ande_r_en nicht als Angriff,
sondern als Ausdruck von Uberforderung.

Beratung / Begleitung

Ich mache mir bewusst, dass jede Geschichte mehrdeutig
ist und meine Perspektive begrenzt bleibt.

Ich deute das geschilderte Problem als Sinnkrise,
nicht primar als Leistungsdefizit.

Organisation /

Ich reflektiere die Deutungsmuster der Organisation

Ich deute Widerstand im Team als Hinweis auf

Arbeitswelt (Erfolg, Schuld, Verantwortung). ungeldste Fragen, nicht als Storung.
Gesellschaftliche Ich erkenne, dass Begriffe normativ aufgeladen Ich deute eine polarisierende Position als Ausdruck von
Debatte und machtwirksam sind. Anerkennungsangst, nicht blol} als Boswilligkeit.

Museum / Geschichte

Ich frage, aus welcher Zeit, Perspektive
und Interessenlage eine Darstellung stammt.

Ich deute ein historisches Objekt als Zeugnis damaliger
Lebenswelten, nicht als moralisches Urteil Uber heute.

Selbstreflexion

Ich nehme wahr, dass ich zu Selbstkritik
oder Selbstrechtfertigung neige.

Beispiele

Ich deute einen Fehler als begrenztes Ereignis,
nicht als Aussage Uber meinen Wert.

Hermeneutik wirkt im Hintergrund. Sie sorgt dafur, dass ich

— meine Perspektive erkenne,

— Vorurteile nicht mit Wahrheit verwechsle,
— und Offenheit fur Korrektur bewahre.

Deuten geschieht im Vordergrund. Es ist die konkrete Sinnentscheidung, die ich treffe, um handeln, urteilen oder weitergehen zu kdnnen.
Oder alltagssprachlich zugespitzt: Hermeneutik verhindert vorschnelle Gewissheit. Deuten erméglicht tragfahige Orientierung.

© Norbert Rieser Seite 9/ 19



https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

Sinnentscheidung — Struktur, Dynamik, Wirkung

Dimension

Beschreibung

Leitfrage

Risiko ohne Reflexion

Weisheitliche
Ausrichtung

Ausgangslage

Mehrdeutige Situation ohne

Was ist hier eigentlich offen?

Uberreaktion oder

Wahrnehmung von

eindeutige Vorgabe Verdrangung Ambivalenz
Auswahl eines sinnstiftenden Von welchem Horizont aus verstehe e . Bewusst gewahlter
Deutungsrahmen . Projektion eigener Muster
Bezugsrahmens ich das? Kontext

Sinnzuschreibung

Vorlaufige Bedeutungsfestlegung

Was bedeutet das fiir mich jetzt?

Verabsolutierung der

Vorlaufigkeit wahren

Deutung
. o . ) Was sagt das tiber meinen Weg, Selbstabwertung oder
Selbstbezug Einordnung in die eigene Biografie nicht iiber meinen Wert? Selbstiiberhdhung Selbstverankerung

Handlungsoption

Ableitung einer nachsten,
begrenzten Handlung

Was ist der ndchste stimmige
Schritt?

Aktionismus oder Stillstand

Mafvolle Entscheidung

Riickkopplung

Uberpriifung der Sinnentscheidung
im Vollzug

Tragt diese Deutung im Leben?

Starrheit

Lernfahigkeit

Korrekturfahigkeit

Bereitschaft zur Revision

Was miisste mich umdenken
lassen?

Rechthaberei

Offenheit flr Revision

Zur Einordnung

Eine Sinnentscheidung ist keine Letztentscheidung. Sie schafft Orientierung unter Unsicherheit, nicht Gewissheit. Ihr Wert liegt nicht in
Unfehlbarkeit, sondern in Tragfahigkeit und Korrigierbarkeit. Hermeneutik halt den Raum offen, Deuten trifft die Sinnentscheidung, Weisheit zeigt
sich darin, wie fest — und wie I6sbar — diese Entscheidung gehalten wird.

Sinnentscheidungen sind notwendig, weil Offenheit allein nicht handlungsfahig macht. Weisheit besteht darin, Sinn zu setzen, ohne ihn zu
verabsolutieren.

Sinnentscheidung in Beratungssituationen

Beratungsschritt

Ziel im Beratungsprozess

Leitfrage

Typische
Fehlentscheidung

Korrigierender Impuls

Situationsklirun Gemeinsames Verstehen der | Was ist tatséchlich unklar — und Problem vorschnell Offenheit fur
9 Ausgangslage was nur belastend? definieren Mehrdeutigkeit
Deutungsrahmen Sinnhorizont explizit machen Von welchem Rahmen aus Eigenen Deutungsrahmen Perspektivwechsel
wahlen P betrachte ich das gerade? absolut setzen anregen
Sinnzuschreibun Vorlaufige Bedeutung Welche Bedeutung Ereignis mit Identitat Trennung von Person und
9 benennen gebe ich dem Geschehen? gleichsetzen Situation
.. I Was sagt das (iber meine Lage, Selbstabwertung oder Selbstverankerung
Selbstbezug klaren Selbstwert stabilisieren nicht tiber meinen Wert? Schuldibernahme starken
Handlungsoption Nachsten tragfahigen Schritt Was ist jetzt ein begrenzter, Uberforderung durch Schrittbegrenzung

entwickeln

finden

machbarer Schritt?

Maximalziele

Entscheidung

Sinn im Vollzug prufen

Tragt diese Deutung im Alltag?

Festhalten trotz

Erlaubnis zur Revision

erproben Unstimmigkeit
RUCKb"c.k & Lernen ermoglichen Was habe ich tber mich gelernt? Erfolg/MwsgrfoIg Lerpdeutung statt
Integration verabsolutieren Bilanzdenken

Typische Fehlentscheidungen in Beratungssituationen (kompakt)

Fehlentscheidung

Kurzbeschreibung

Hinterliegendes Muster

Beraterischer Fokus

Definitivdeutung

gesetzt

Eine Deutung wird als endgultig

Angst vor Offenheit

Vorlaufigkeit markieren

Problemidentitat

Problem = Person

Scham, Selbstwertkrise

Differenzierung fordern

Handlungszwang

Schnelle Lésung um jeden Preis

Unsicherheitsintoleranz

Tempo drosseln

Vermeidungsdeutung

Sinn dient der Beruhigung

Konfliktangst

Ambivalenz zulassen

Fremdiibernahme

Ubernehmen

Deutung anderer ungepruft

Anerkennungsbedurfnis

Eigenen Deutungsraum starken

Selbstoptimierung

Sinn nur als Leistungssteigerung

Perfektionismus

Maf und Grenze thematisieren

Resignative Deutung

,Es hat alles keinen Sinn*

Erschopfung

Méglichkeitsraum 6ffnen

Einordnende Kurzformel fiir Beratung

Gute Beratung trifft keine Entscheidungen, sondern hilft, tragfahige Sinnentscheidungen zu ermdglichen. Beratung klart nicht, was
richtig ist, sondern was weiterflihrt — vorldufig.

© Norbert Rieser Seite 10/ 19



https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

Formulierungsbeispiele fur Beratungssituationen

1. Situationsklarung
(Mehrdeutigkeit zulassen)

,Lassen Sie uns zuerst trennen, was tatsachlich offen ist und was im Moment vor allem belastet.”
,Was davon sind Fakten, und was bereits Deutungen?“

,Wo genau beginnt fur Sie die Unklarheit?”

2. Deutungsrahmen explizit machen
(Perspektive sichtbar machen)
,Aus welchem Blickwinkel betrachten Sie das gerade?“
* ,Welche Geschichte erzahlen Sie sich im Moment tber diese Situation?*

,Wenn Sie einen Schritt zurlicktreten: Welche andere Lesart ware denkbar?*

3. Sinnzuschreibung priifen
(Vorléaufigkeit markieren)
* ,Angenommen, diese Deutung ware nicht endgiiltig — was wirde das verandern?“
* ,Welche Bedeutung geben Sie dem Geschehen — und welche kénnten Sie ihm auch geben?*

,Was spricht fiir, was gegen diese Deutung?“

4. Selbstwert stabilisieren
(Person und Situation trennen)
»Was sagt das Uber |hre Lage — nicht liber lhren Wert?“
~Wenn das jemandem passieren wirde, den Sie schatzen: Wie wiirden Sie das einordnen?*

,Was bleibt von Ihnen Ubrig, auch wenn diese Deutung nicht stimmt?“

5. Handlungsoptionen 6ffnen
(Mal3 halten)
* ,Was ware ein nachster, begrenzter Schritt, kein groRer Entwurf?“
»~Woran wurden Sie merken, dass dieser Schritt tragfahig ist?“

»Was musste nicht sofort gelost werden?*

6. Entscheidung erproben
(Praxis als Prtifstein)
« ,Lassen Sie uns diese Deutung als Arbeitshypothese behandeln.”
-Was wurde sich im Alltag andern, wenn Sie vorlaufig so damit umgehen?*

~Woran wurden Sie merken, dass diese Deutung nicht tragt?“

7. Revision ermoglichen
(Korrekturfahigkeit sichern)
* ,Was durfte passieren, damit Sie Ihre Sicht neu justieren?”
,Was ware ein Zeichen dafur, dass diese Entscheidung liberdacht werden sollte?*

* ,Welche Riuckmeldung wirden Sie ernst nehmen?“

8. Integration & Lerndeutung

(Sinn ohne Verabsolutierung)
* ,Was haben Sie uber lhren Umgang mit Unsicherheit gelernt?”
* ,Was wirden Sie beim nachsten Mal fraiher bemerken?*

* ,Was davon méchten Sie mitnehmen, unabhangig vom Ausgang?“

Kurzformeln fiir den Beratungsalitag
* ,Wir suchen keine Wahrheit, sondern Tragfahigkeit.”
» ,Deutungen durfen helfen — und durfen sich andern.”
« ,Sinn ist hier kein Ziel, sondern eine Arbeitsentscheidung.”

« ,Es geht nicht darum, recht zu haben, sondern weitergehen zu kénnen.*

© Norbert Rieser Seite 11/ 19


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

WISSEN

Warum Sinn oben und Wissen unten uberzeugend ist

1. Orientierung folgt Sinn, nicht Information
In realen Lebens- und Beratungssituationen geschieht Orientierung nicht bottom-up aus Wissen, sondern top-down aus Sinn:
* Menschen fragen zuerst: ,Wozu? Wohin? Was tragt?“
* Erst danach: ,Was weil3 ich? Was kann ich begriinden?“
Sinn wirkt leitend, Wissen stutzend.
Wenn Sinn oben steht, zeigt das: Orientierung beginnt mit Bedeutung — nicht mit Daten.

2. Wissen als Fundament, nicht als Gipfel
Wissen eignet sich sehr gut fur die untere Position, weil es:
« tragt,
« stabilisiert,
* Uberprufbar macht,
* Korrigiert.
Unten heil3t hier nicht geringer, sondern tragend. Philosophisch gesprochen: Wissen liefert Bodenhaftung, Sinn liefert Richtung.
Das bewahrt dein Modell vor zwei Verzerrungen:
» vor Szientismus (Wissen als oberste Instanz),

» vor Beliebigkeit (Sinn ohne Fundament).

3. Weisheitliche Logik statt schulischer Logik
Die Ubliche Darstellung ,erst Wissen, dann Sinn“ folgt einer didaktischen Schul-Logik. Mein Kompass folgt einer weisheitlichen Lebens-Logik.

In dieser Logik gilt:

» Sinn — Orientierung

* Vertrauen — Beziehungsfahigkeit

* Reflexion — Korrektur

* Wissen — Stabilisierung

Das ist existenznaher und beratungstauglicher.

© Norbert Rieser Seite 12/ 19


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

4. Psychologische Plausibilitat
Aus psychologischer Sicht:

* Menschen halten Krisen nicht aus, weil ihnen Wissen fehlt,
» sondern weil Sinn fragil geworden ist.
Wenn Sinn oben steht, signalisiert das:
Sinn ist kein Luxus nach der Analyse, sondern Voraussetzung fiur Analyse. Fir Beratung ist das ein starkes Signal.

5. Deutungslogik meines Gesamtmodells
In meinem Deutungsmodell gilt:
* Deuten = Sinnentscheidung unter Unsicherheit
» Sinnentscheidung = leitend, aber korrigierbar
* Wissen = Pruf- und Korrektivinstanz
Grafisch ubersetzt:

Sinn oben — Orientierung

Wissen unten — Ruckbindung

Vertrauen links — Beziehung

Reflexion rechts — Korrektur
Das ist stimmig, nicht provokant.

Vorschlag - endgililtige Achsenordnung

Oben:
SINN - ,Wozu trage ich das?*

Unten:
WISSEN — ,Was weil} ich wirklich?*

Links:
VERTRAUEN - ,Worauf lasse ich mich ein?“

Rechts:
REFLEXION — ,Was muss ich Uberprifen?”

Sinn gibt Richtung, Wissen gibt Halt, Vertrauen ermdglicht Bewegung, Reflexion halt offen.

Erklartext zum Kompassbild: Sinn — Vertrauen — Wissen — Reflexion

Das Kompassbild stellt Orientierung nicht als linearen Erkenntnisprozess dar, sondern als balanciertes Zusammenspiel vierer Grunddimensionen
menschlicher Lebensdeutung. Die bewusste Anordnung — Sinn oben, Wissen unten — folgt einer existenziellen und nicht einer rein schulischen
Logik.

Sinn (oben) — Richtung geben

Sinn markiert die Leitfrage des Wozu. Er er6ffnet den Horizont, innerhalb dessen Entscheidungen Uberhaupt als bedeutsam erscheinen. Sinn
entsteht nicht aus vollstandigem Wissen, sondern aus Deutung, Erfahrung und Zielorientierung. In Krisen zeigt sich, dass fehlender Sinn schwerer
wiegt als fehlende Information. Sinn steht oben, weil er Richtung vorgibt, nicht weil er Gber allem schwebt.

Wissen (unten) — Halt geben

Wissen bildet das tragende Fundament. Es sorgt fiir Bodenhaftung, Uberprifbarkeit und Korrekturfahigkeit. Wissen klart Sachverhalte, benennt
Grenzen und schitzt vor Selbsttauschung. Seine Position unten bedeutet nicht Unterordnung, sondern Stabilisierungsfunktion. Wissen tragt
Orientierung — es ersetzt sie nicht.

Vertrauen (links) — Beziehung ermoéglichen

Vertrauen er6ffnet Handlungsspielraume dort, wo weder Sinn noch Wissen vollstandig verfugbar sind. Es wirkt relational: zwischen Menschen,
Institutionen und Deutungsangeboten. Ohne Vertrauen bleibt Orientierung blockiert; mit blindem Vertrauen wird sie riskant. Der Kompass versteht
Vertrauen als ermutigende, aber prifbare Offenheit.

Reflexion (rechts) — Korrektur sichern
Reflexion ermdglicht Distanz zum eigenen Denken und Handeln. Sie macht Vorannahmen sichtbar, hinterfragt Deutungen und erlaubt Revision.
Reflexion verhindert Erstarrung — sowohl im Sinn als auch im Wissen — und halt den gesamten Kompass beweglich.

Warnung vor Szientismus

Die Platzierung von Wissen im unteren Bereich markiert eine bewusste Abgrenzung vom Szientismus — jener Haltung, die wissenschaftlich
gesichertes Wissen zur alleinigen Quelle von Wahrheit und Orientierung erklart. Szientismus verkennt:

* dass Wissen immer kontextgebunden ist,

» dass Werte, Ziele und Sinnfragen nicht aus Daten abgeleitet werden konnen,

» dass Orientierung mehr verlangt als Erklarung.
Der Kompass widerspricht nicht der Wissenschaft, sondern ihrer Uberdehnung. Er wiirdigt Wissen als unverzichtbar — verweigert ihm jedoch den
Status eines Ersatzes fur Sinn, Vertrauen und Reflexion.

© Norbert Rieser Seite 13/ 19


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

Zusammenfihrend

Der Kompass zeigt: Orientierung entsteht nicht durch Dominanz einer Achse, sondern durch ihr ausgewogenes Zusammenspiel.

Sinn gibt Richtung. Wissen gibt Halt. Vertrauen ermdglicht Bewegung. Reflexion halt offen. So verstanden bewahrt das Modell sowohl vor naiver

Sinnsetzung als auch vor technokratischer Verengung — und ermoglicht maRBvolle, lernfahige Orientierung in komplexen Lebenslagen.
Philosophische und gesellschaftskritische Zuspitzung des Kompassmodells

Das Kompassbild widerspricht einer weit verbreiteten Selbsttduschung moderner Gesellschaften: der Annahme, Orientierung lasse sich technisch
erzeugen, wenn nur genugend Wissen, Daten und Expertise verfigbar seien. Diese Annahme verkennt, dass Orientierung kein Produkt von
Information ist, sondern ein Deutungsprozess unter Unsicherheit.

Sinn vor Wissen — eine Zumutung fiir die Gegenwart

Die Platzierung von Sinn oberhalb von Wissen stellt eine bewusste Provokation dar. Sie richtet sich gegen ein Denken, das Sinnfragen an den
Rand verschiebt, bis alle Fakten geklart sind — ein Zustand, der praktisch nie eintritt. In existenziellen, politischen und gesellschaftlichen Fragen zeigt
sich: Entscheidungen werden getroffen, lange bevor Wissen vollstéandig vorliegt. Sinn fungiert hier nicht als ideologischer Uberbau, sondern als Vor-
entscheidung dariiber, was liberhaupt als relevant gilt. Wer Sinn leugnet, trifft dennoch Sinnentscheidungen — nur unreflektiert.

Wissen ohne Sinn — die Logik des Szientismus

Der Szientismus erhebt Wissen zur letzten Instanz. Er ersetzt Urteil durch Messung und Verantwortung durch Verfahren. In dieser Logik wird nicht
mehr gefragt, wohin etwas fuhrt, sondern nur noch, ob es funktioniert. Gesellschaftlich zeigt sich dies in:

» technokratischen Entscheidungsmodellen,
» der Reduktion politischer Fragen auf Expertise,
» der Moralisierung wissenschaftlicher Ergebnisse.

Das Kompassmodell widerspricht dieser Verkirzung. Es macht sichtbar: Wissen erklart, aber legitimiert nicht. Legitimation bleibt eine Frage von
Sinn, Vertrauen und reflektierter Verantwortung.

Vertrauen als Gegenentwurf zur Kontrollgesellschaft

In einer Kultur zunehmender Absicherung und Kontrolle gilt Vertrauen oft als Naivitat. Doch ohne Vertrauen wird gesellschaftliches Handeln blockiert
oder autoritar. Vertrauen bedeutet hier nicht Blindheit, sondern die Bereitschaft, Unverfiigbarkeit auszuhalten. \Wo Vertrauen fehlt, wird Kontrolle
uberdehnt. Wo Kontrolle GUberdehnt wird, verliert Freiheit ihre Substanz. Der Kompass verortet Vertrauen deshalb nicht als Geflihl, sondern als
strukturierende Voraussetzung sozialen Handelns.

Reflexion gegen die Tyrannei der Gewissheit

Reflexion schutzt vor der lllusion, einmal gefundene Antworten kdnnten dauerhaft tragen. Sie wirkt als Korrektiv gegen ideologische Verhartung,
moralische Selbstgewissheit und intellektuelle Arroganz. Gesellschaftlich gesehen ist Reflexion die einzige friedliche Alternative zur Eskalation.

Ohne Reflexion wird Sinn dogmatisch, Wissen autoritar und Vertrauen manipulierbar.

Gesellschaftliche Quintessenz
Das Kompassmodell beschreibt keine ideale Ordnung, sondern eine zumutbare Balance. Es fordert:
« Sinn statt bloRRer Effizienz,
* Wissen statt Meinung,
* Vertrauen statt Zynismus,
* Reflexion statt Rechthaberei.
Es widersetzt sich gleichermalien religiosem Fundamentalismus, technokratischem Szientismus und postfaktischer Beliebigkeit.

Pointierte Schlussformel

Moderne Gesellschaften scheitern nicht an Wissensmangel, sondern an ungeklarten Sinnentscheidungen.
Wer Sinn delegiert, wird von Verfahren regiert.

Erweiterungen zum Kompassmodell
Sinn — Vertrauen — Wissen — Reflexion

l. Politische Zuspitzung

Demokratie zwischen Expertise und Sinnverlust

Moderne Demokratien stehen unter einem paradoxen Druck: Einerseits wachst der Bedarf an Expertise, andererseits schwindet das Vertrauen in
politische Orientierung. Entscheidungen werden zunehmend als Sachzwange dargestellt — alternativios, datenbasiert, evidenzgeleitet. Was dabei
verloren geht, ist nicht Information, sondern 6ffentliche Sinnklarung. Das Kompassmodell macht sichtbar, warum diese Entwicklung problematisch
bleibt. Politische Entscheidungen betreffen nicht nur das Was wirkt, sondern immer auch das Wozu und fiir wen. Werden Sinnfragen aus dem
politischen Diskurs ausgelagert, wandern sie nicht ins Nichts, sondern in Populismus, Ideologie oder Verschwoérungsnarrative. Wissen legitimiert
keine Entscheidung. Es informiert sie. Demokratie lebt davon, dass Sinnentscheidungen nicht delegiert, sondern 6ffentlich ausgehandelt werden.
Vertrauen entsteht dabei nicht durch perfekte Lésungen, sondern durch Transparenz liber Zielkonflikte. Reflexion bleibt die Voraussetzung daflr,
dass Mehrheiten nicht zur Tyrannei und Expertise nicht zur Herrschaft wird. Der Kompass widerspricht daher sowohl technokratischer Steuerung als
auch antiintellektueller Empoérung. Er fordert eine politische Kultur, in der Wissen dient, Sinn orientiert, Vertrauen tragt und Reflexion korrigiert.

© Norbert Rieser Seite 14 / 19


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

Il. Philosophische Scharfung

Erkenntnistheorie, Anthropologie, Urteilskraft

Philosophisch steht das Kompassmodell in kritischer Distanz zu zwei einflussreichen Verklirzungen:

— dem Objektivismus, der Wahrheit mit Messbarkeit verwechselt,
— dem Relativismus, der Orientierung im Namen der Offenheit auflost.

Der Mensch erscheint hier weder als rein rationaler Rechner noch als beliebiger Sinnproduzent, sondern als deutendes Wesen, das unter Bedin-
gungen von Endlichkeit und Unsicherheit urteilen muss.

Sinn fungiert dabei als teleologischer Horizont: Er bestimmt, was Uberhaupt als relevant gilt. Wissen liefert epistemische Absicherung, bleibt jedoch
stets vorlaufig. Vertrauen verweist auf die soziale und relationale Dimension von Erkenntnis. Reflexion schlief3lich ermdglicht Distanz zu den eigenen
Voraussetzungen.

Urteilskraft entsteht nicht aus einer Achse allein, sondern aus ihrer wechselseitigen Begrenzung.

Philosophisch gesprochen: Das Modell ersetzt Letztbegriindung durch Verantwortlichkeit. Es verzichtet auf absolute Gewissheit, ohne Orientierung
preiszugeben. Wahrheit erscheint nicht als Besitz, sondern als gelingende, korrigierbare Annaherung.

lll. Thesenliste
Verdichtete Aussagen

1. Orientierung entsteht nicht aus Wissen allein,
sondern aus Sinnentscheidungen unter Unsicherheit.
. Wissen klart, aber legitimiert nicht.
. Sinn ohne Reflexion wird ideologisch.
. Wissen ohne Sinn wird technokratisch.
. Vertrauen ohne Wissen wird naiv.
. Reflexion ohne Vertrauen wird zynisch.
Demokratie lebt nicht von Alternativiosigkeit, sondern von verantworteter Wahl.
. Szientismus ersetzt Urteil durch Verfahren — und entlastet damit von Verantwortung.
Weisheit zeigt sich nicht in Gewissheit, sondern in maRBvoller Urteilskraft.

2 0 0N OO WN

0.Wer Sinn delegiert, tiberlasst Macht denen, die Verfahren kontrollieren.

AbschlieBende Zuspitzung

Gesellschaften verlieren ihre Orientierung nicht, weil sie zu wenig wissen, sondern weil sie Sinnfragen fur unzustandig erklaren.
Wissen kann steuern. Sinn muss verantwortet werden.

Zum YouTube-Video ,Ist der Wille des Menschen frei? Martin Luthers ,Der geknechtete Wille‘*

behandelt ein klassisches Thema der Religions- und Philosophiegeschichte um den freien Willen im Spiegel reformatorischer Theologie. YouTube

Inhaltliche Einordnung

Das Video setzt sich mit folgender Frage auseinander: Ist der menschliche Wille wirklich frei? Es bezieht sich dabei auf Martin Luthers Schrift
»Der geknechtete Wille“ aus dem Jahr 1525 — ein historisch einflussreicher Text, in dem Luther argumentiert, dass der menschliche Wille durch
Silnde so gebunden sei, dass er ohne gottliche Gnade nicht frei wahlen kénne. YouTube

In theologischen und philosophischen Diskussionen ist dieses Werk vor allem bekannt fur die These, dass der Wille nicht autonom frei sei, sondern
immer in Abhangigkeit von Neigungen, Uberzeugungen oder Determinanten stehe — eine Position, die auch heute in Debatten Uber Freiheit,
Entscheidung und Verantwortlichkeit weiterwirkt.

Zusammengefasst

Thema: Freiheit des menschlichen Willens.

Bezugsquelle: Martin Luthers Der geknechtete Wille (1525).

* Kernaussage des historischen Textes: Der Wille ist durch Faktoren wie Gewohnheit, Neigung oder Stiinde gebunden und nicht absolut frei.
Philosophischer Kontext: Die Frage nach Willensfreiheit bewegt sowohl Theologie als auch Philosophie — etwa in Debatten um
Determinismus, Autonomie und Verantwortlichkeit.

Meine Position — am Weisheitskompass ausgerichtet

Ich nehme die Argumentation im Video zur Kenntnis, in dem Pfarrer Mag. Alexander Lieberich die klassische reformatorische Interpretation des
Menschenwillens vertritt. Kernaussagen, wie ich sie verstanden habe, sind:

1. Der menschliche Wille sei nicht wirklich frei im entscheidenden Sinn — ahnlich der These von Martin Luther, der den freien Willen im Hinblick
auf Heil und Gotteserkenntnis fur ,geknupft® erklart hat. Wikipedia

2. Ohne Jesus Christus sei das Heilsversprechen nicht einlésbar. (Diese theologische Verknlpfung schlie3t der Vortrag theologisch ein, auch
wenn unser Fokus hier nicht auf Glaubenssatzen liegt.)

3. Lieberich betont, dass nur das Gesetz verhindere, dass gegen Andersglaubige mit Gewalt vorgegangen wird — was er als kulturell praventive
Kraft sieht.

© Norbert Rieser Seite 15/ 19


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/
https://en.wikipedia.org/wiki/On_the_Bondage_of_the_Will?utm_source=chatgpt.com
https://www.youtube.com/watch?v=ZUU-Lpkfkms&utm_source=chatgpt.com
https://www.youtube.com/watch?v=ZUU-Lpkfkms&utm_source=chatgpt.com

A. Freier Wille — meine Perspektive

Ich kann die Argumentation Uber die Nicht-Existenz eines freien Willens in einem absoluten, metaphysischen Sinne als theologisches
Konzept nachvollziehen, - mit folgender Erganzung:

1. Freier Wille in lebensweltlicher Bedeutung
Ich unterscheide bewusst zwischen:

* Philosophisch/metaphysisch absoluter Willensfreiheit
— ein starkes, theoretisches Konzept, das in vielen Traditionen schwer haltbar ist. Wikipedia

und

» Alltagsnahe: Freiheit der Entscheidung im praktischen Leben
— Menschen sind im Alltag verantwortlich, treffen Entscheidungen, andern sie und tragen die Konsequenzen.

Aus meiner Perspektive des Weisheitskompasses: Wir haben immer Wahimoéglichkeiten und missen sie verantworten. Ob man diese Freiheit
x<absolut® nennt, ,bedingt® oder ,kontextuell” — bleibt sekundar. Entscheidend ist, wie Handlungsfahigkeit und Verantwortlichkeit im Leben realisiert
werden. Ich wurde also nicht behaupten, der Wille sei véllig unfrei oder absolut gebunden. Vielmehr sehe ich Freiheit als ein Kontinuum, in dem
innere (Psychologie, Gewohnheit) und dul3ere (soziale, kulturelle) Faktoren unsere Handlungsspielraume beeinflussen, aber nicht vollstandig
aufheben.

B. Heilsversprechen und theologische Exklusivklauseln

Martin Luthers Schrift De servo arbitrio verfolgt eine bestimmte theologische Logik (allein durch goéttliche Gnade), die historisch und konfessionell
ausformuliert wurde. Wikipedia

Ich teile jedoch nicht die Ansicht, dass nur eine einzige religiose Deutung (z. B. durch Jesus Christus) legitime Sinngebung oder ,,Heil*
ermoglicht. Aus meinem Weisheitsreflexionsrahmen:

» Sinnstiftung ist ein offener, intersubjektiver Prozess
* Unterschiedliche Menschen und Weltanschauungen finden jeweils tragfahige Orientierungen
» Eine theologische Position kann flr Glaubige bedeutungsvoll sein — aber sie allein beansprucht nicht universelle Giiltigkeit

Damit unterscheide ich zwischen personlich sinnvoller Glaubenspraxis und allgemeiner philosophischer Reflexion uber Freiheit, Verant-
wortung und Wiirde.

C. Erganzung zur Aussage: ,,Nur das Gesetz verhindert Gewalt gegen Andersglaubige*

Pfarrer Mag. Alexander Lieberich betont, dass allein gesetzliche Normen (zivilrechtliche Regeln) Gewalt gegen Andersglaubige verhindern wirden.
Das kann ich nur erganzen.

Argumente

1. Soziale Normen entstehen nicht allein durch Gesetzgebung.
Gesellschaftliche Integritat basiert auch auf gegenseitiger Anerkennung, Empathie, moralischer Selbstverpflichtung und
pluraler Verstandigung, die Uber rechtliche Rahmen hinausgehen.

2. Gesetz schiitzt, aber begriindet nicht allein menschliche Wiirde.
Die Behauptung unterschatzt die Rolle von ethischer Reflexion, kultureller Praxis und gemeinsamer Wertorientierung fur
das friedliche Zusammenleben.

3. Pluralistische Gesellschaften funktionieren nicht nur iibber Zwangsvermeidung, sondern tber Vertrauen, Anerkennung
und dialogische Verstiandigung — genau jene Dimensionen, die ich in meinem Weisheitskompass als zentral betone.

Nach meiner Uberzeugung verhindert das Gesetz im &uBerlichen Sinn Gewalt, aber gesellschaftlicher Frieden und der Respekt vor Anders-
glaubigen resultieren dann dauerhaft, wenn sie auf gemeinsamer Verhaltensreflexion, gegenseitiger Anerkennung und Vertrauen beruhen.

D. Bezug zum Weisheitskompass
Ich fasse meine Stellungnahme in meinem Modell so zusammen:

AL Bezug zur Aussage im Video Meine Einschatzung
Achse
Wissen Diskussion iiber freien Wille vs. Unfreiheit Wissen kann.ratlonlale Grenzen dgs Wlllen.s a'ufzelge!'_], aber nicht alle
Dimensionen menschlicher Freiheit erschopfen
Vertrauen in Gottes Wirken vs. Vertrauen in Ich betone die Fahigkeit zur verantworteten Selbstgestaltung ohne
Vertrauen . . - ) .
menschliche Urteilskraft ausschlieRliche metaphysische Bindung
. . . . Sinn kann konfessionell fundiert sein, aber ist nicht exklusiv einer Tradition
Sinn Heilsversprechen und theologischer Sinn
vorbehalten
. , . . Gesetzliches Handeln muss erganzt werden durch ethische Reflexion tber
Reflexion Normenbegriffe und Gewaltpravention )
Anerkennung und Menschenwirde

Ich anerkenne, dass Pfarrer Lieberich aus einer theologischen Tradition spricht. Aus meiner Perspektive des Weisheitskompasses eine Erganzung:

* Freiheit ist nicht eine absolute metaphysische Position, sondern ein praktisches, verantwortliches Vermogen des Denkens und
Handelns.

* Gesellschaftlicher Frieden lebt nicht nur vom Gesetz, sondern von wechselseitiger Anerkennung und Vertrauen.
+ Sinn kann konfessionell gepragt sein, aber bleibt offen fiir reflexive und pluralistische Horizonte.

© Norbert Rieser Seite 16 / 19


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/
https://de.wikipedia.org/wiki/De_servo_arbitrio?utm_source=chatgpt.com
https://en.wikipedia.org/wiki/Free_will?utm_source=chatgpt.com

I. Thesenform
1. Ich bestreite nicht die Begrenztheit menschlicher Freiheit, aber ich lehne es ab,
dem Menschen den freien Willen im lebenspraktischen Sinn abzusprechen.

2. Freiheit verstehe ich nicht absolut, sondern situativ, relational und verantwortungsgebunden.
3. Sinn, Verantwortung und Handlungsfahigkeit lassen sich nicht vollstandig an eine theologische Heilslogik delegieren.
4. Religiose Deutungen konnen Orientierung geben, durfen aber keinen exklusiven Anspruch auf Sinn oder Heil erheben.
5. Ich teile nicht die Auffassung, dass nur das Gesetz Gewalt gegen Andersglaubige verhindert.
6. Dauerhafter gesellschaftlicher Frieden entsteht durch Anerkennung, Vertrauen und reflektierte Urteilskraft,

nicht allein durch Zwangsnormen.
7. Mein Weisheitskompass widerspricht sowohl religidsem Absolutismus als auch technokratischem Szientismus.

8. Orientierung verlangt mehr als Gehorsam — sie verlangt verantwortete Sinnentscheidungen.

Il. Argumentativ-philosophische Vertiefung

1. Zum freien Willen
Wenn Pfarrer Lieberich — in reformatorischer Tradition — dem Menschen den freien Willen abspricht, erkenne ich den theologischen Kontext dieser
Aussage an. Luther richtet sich gegen Selbstrechtfertigung und gegen die lllusion moralischer Autarkie. Philosophisch jedoch halte ich es fur proble-
matisch, diese theologische Diagnose auf die gesamte menschliche Handlungsfahigkeit zu libertragen.

Ich unterscheide zwischen:
* metaphysisch absoluter Willensfreiheit (die ich selbst nicht vertrete),
» und praktischer Freiheit im Sinne von Entscheidungs-, Lern- und Verantwortungsfahigkeit.

Mein Denken: Ein Wille kann begrenzt, beeinflusst und fehlbar sein — ohne deshalb unfrei zu sein. Freiheit ist fur mich kein Zustand, sondern ein
Spielraum, der wachst oder schrumpft, aber nicht verschwindet. Wird dieser Spielraum bestritten, wird auch Verantwortung fraglich.

2. Zum exklusiven Heilsversprechen
Die Aussage, nur Jesus Christus kdnne das Heilsversprechen einldsen, hat innerhalb des christlichen Glaubens ihre innere Logik. Philosophisch und
gesellschaftlich halte ich jedoch eine Exklusivbindung von Sinn und Heil an eine einzige religiose Figur flr nicht tragfahig. Ich erlebe Sinn als:

* biografisch gewachsen,
* kulturell vermittelt,
» dialogisch Uberprifbar.

Ein Weisheitsmodell, das pluralen Gesellschaften gerecht werden mochte, wird Sinn offen, nicht exklusiv denken. Religiése Deutungen durfen
Orientierung anbieten, aber sie verlieren ihre Weisheit dort, wo sie Alternativen delegitimieren. Die Feststellung des Absolutheitsanspruches ist eine
Glaubenstradition, die ich historisch begrinde.

3. Gesetzes und Gewaltfrage - erganzende Perspektive
Ich weily um die Absolutsetzung von Glaubenszusagen, die unseren Verstand Ubersteigen. Diese Argumentation betont die Autoritat der
Verkindigung. Doch erganze ich die These, nur das Gesetz verhindere Gewalt gegen Andersglaubige. Diese Aussage unterschatzt aus meiner
Sicht den Menschen — und Uberschatzt den Zwang.

Gesetze sind notwendig, um Gewalt zu sanktionieren. Gesetze allein begrinden keinen Respekt. Gesellschaftlicher Frieden entsteht, wo:

* Andersheit nicht nur toleriert, sondern verstanden wird,
* Normen nicht nur durchgesetzt, sondern innerlich mitgetragen werden,
* Macht durch Reflexion begrenzt bleibt.

Wenn Gewalt nur durch Gesetz verhindert wird, bleibt sie latent vorhanden. Erst Anerkennung, Vertrauen und ethische Selbstbindung verwandeln
aulleren Zwang in innere Begrenzung.

4. Einordnung im Weisheitskompass
In meinem Weisheitskompass zeigt sich der Unterschied deutlich:

« Sinn: wird nicht verordnet, sondern verantwortet

Wissen: klart, aber legitimiert nicht

» Vertrauen: ermdglicht friedliche Koexistenz jenseits von Zwang

* Reflexion: schitzt vor Absolutheitsanspriichen — religidsen wie sakularen

Ein Modell, das Freiheit leugnet und Frieden allein dem Gesetz zuschreibt, bleibt aus meiner Sicht anthropologisch zu schmal und gesellschaftlich
zu pessimistisch. => Erganzung: Ich halte Menschen nicht fur autonom, aber fur antwortfahig. Ich halte Gesetze fur notwendig, - nicht hinreichend.

Ich halte Weisheit flr dort unverzichtbar, wenn Glaube — genauer Machtanspriiche ihre Grenzen Uberschreiten.

© Norbert Rieser Seite 17 / 19


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

Erklarung des Bildes (Deutungsebene)

Das Bild stellt keinen Gegensatz, sondern eine geordnet offene Mitte dar.

1. Das Kreuz als Zentrum — ohne Dominanz

Das Kreuz steht erhdht und bleibt eindeutiger Orientierungspunkt. Es beansprucht die Mitte — nicht durch GroBe, sondern durch Stellung und
Licht. Damit wird der christologische Absolutheitsanspruch nicht relativiert, sondern anerkannt. Das Zentrum bleibt eindeutig — doch es wird nicht
monopolistisch inszeniert.

2. Die Sonnenstrahlen: Zentrum mit Weite
Die starksten Strahlen gehen vom Kreuz aus. Zugleich erreichen weniger intensive Strahlen auch die benachbarten Berge. Das bedeutet:

* Wahrheit besitzt ein Zentrum
* Wirksamkeit bleibt nicht exklusiv
* Gnade ist nicht eingesperrt, sondern ausstrahlend

Theologisch gesprochen: Christus bleibt Mitte — aber Gottes Wirken reicht weiter als unsere begrifflichen Grenzen.

3. Die Nachbarberge: Differenz ohne Abwertung
Die Berge links und rechts sind:

e real
eigenstandig
sichtbar vom Licht berthrt

Sie stehen fir:

andere Lebenswege

* andere Deutungen

» andere kulturelle und religidse Horizonte
Nicht gleichgesetzt, aber nicht ausgeschlossen.

4. Der See mit Felsen: Tiefe, Spiegelung, Wirklichkeit
Der See vor dem Berg:

* spiegelt das Licht
* bleibt ruhig
* enthalt Tiefe

Er symbolisiert:

* das Leben selbst
» Erfahrung, Geschichte, Ambivalenz
» Wirklichkeit, die nicht nur ,aufgeldst”, sondern durchlichtet wird

Die Felsen erinnern:
Der Weg ist real, manchmal hart — Glaube kein idealisiertes Hohenbild.

© Norbert Rieser Seite 18 / 19


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

5. Die Wege: Plural — nicht beliebig
Die mehreren Wege:

 fuhren nicht alle gleich
« verlaufen unterschiedlich
* bleiben offen

Aber:

* sie stehen im gemeinsamen Licht
* sie sind nicht chaotisch
* sie verlieren das Zentrum nicht aus dem Blick

Das ist entscheidend:
Pluralitat ohne Relativismus.

6. Die Menschen: Wiirde in Vielfalt
Die Figuren sind:

* bewusst klein
* nicht heroisch
* gemeinsam unterwegs

Familie, Frau, Kind, Menschen aus anderen Kulturkreisen:

* keine Belehrung
* Kkein Missionsgestus
* keine Hierarchie

Sie gehen nebeneinander, nicht gegeneinander.
Der Glaube begegnet dem Menschen — nicht umgekehrt.

Das Bild sagt:

Das Zentrum bleibt — doch es tragt, statt zu verdrangen; es erhellt,
statt zu beherrschen; es ordnet, ohne zu verengen.

Ein Licht. Eine Mitte. Viele Wege. Gemeinsame Wiirde.

© Norbert Rieser Seite 19/ 19


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

	1. Grundgedanke
	2. Was bedeutet das präzise?
	3. Hermeneutik als methodischer Kern
	4. Denktraditionen des Deutens
	Wilhelm Dilthey
	Hans-Georg Gadamer
	Paul Ricœur

	5. Abgrenzung
	6. Wichtig: Deuten ≠ Beliebigkeit
	7. Deuten – Auslegen – Auslegung – Exegese
	Begriffe und Absolutheitsansprüche (Übersicht)

	8. Deuten
	Sinnentscheidung ohne Absolutheitsanspruch

	9. Auslegen
	Methodisch verantwortetes Deuten

	10. Auslegung
	Ergebnis mit unterschiedlichem Anspruch
	Typen von Auslegung (nach Anspruchsstärke):

	11. Exegese
	Wissenschaftliche Bibelauslegung (evangelisch)
	Evangelisch anerkannte exegetische Zugänge

	12. Evangelische Gesamtlogik (zusammenfassend)
	Ergänzung in meinem Weisheits- und Deutungsmodell
	Synthese
	I. Theologischer Aspekt
	Deuten als Grundvollzug des Glaubens

	II. Erkenntnistheoretischer Aspekt
	Deuten unter Bedingungen von Fallibilität und Perspektivität

	III. Integration in den Weisheitskompass
	Deuten als vermittelnde Praxis zwischen Wissen, Vertrauen und Sinn

	Synthese
	Deuten als Methode – theologische, erkenntnistheoretische und praxisorientierte Perspektive
	zur Integration
	Risiken & Fehlformen des Deutens
	Einordnender Kommentar
	Erklärtext zum Bild „Deuten“
	Glaube – Theologie
	Erkenntnis – Philosophie
	Weisheit – Praxis
	Hermeneutischer Kreislauf

	Zusammenfassend

	Philosophische Zuspitzung
	Deuten – ohne Pathos, ohne Hybris
	Pointierte Kurzformel

	Wirkung von Gnade
	Eine philosophisch reflektierte Annäherung
	1. Entlastung vom Selbstabsolutismus
	2. Ermöglichung neuer Selbstdeutung
	3. Stärkung von Handlungsfähigkeit
	4. Korrektiv gegen moralische Überdehnung
	5. Weisheitliche Verdichtung
	Verdichtete Formel

	Wirkung von Annahme
	Eine nüchterne philosophische Beschreibung
	1. Entlastung vom Rechtfertigungsdruck
	2. Verschiebung der Selbstdeutung
	3. Erweiterung von Handlungsspielräumen
	4. Korrektiv gegen moralische Überforderung
	5. Weisheitliche Verdichtung

	Wirkung von Annahme
	Psychologisch, sozialphilosophisch und im Horizont meines Deutungsmodells
	1. Psychologische Zuspitzung
	Selbstwert, Scham, Resilienz

	2. Sozialphilosophische Erweiterung
	Normen, Anerkennung, Macht

	3. Integration in mein Weisheits- und Deutungsmodell

	ANHANG: Hermeneutik
	1. Ausgangspunkt: Verstehen als Beziehungsgeschehen
	2. Vorverständnis und Perspektivität
	3. Hermeneutischer Zirkel
	4. Sprache als Medium des Verstehens
	5. Wahrheit ohne Absolutheitsanspruch
	6. Hermeneutik und Kritik
	7. Hermeneutik im Horizont meines Weisheits- und Deutungsmodells
	Verdichtete Schlussformel
	Unterschied zwischen Hermeneutik und Deuten
	Einordnender Kommentar

	Hermeneutik und Deuten – Beispiele aus unterschiedlichen Kontexten
	Beispiele
	Sinnentscheidung – Struktur, Dynamik, Wirkung
	Zur Einordnung

	Sinnentscheidung in Beratungssituationen
	Typische Fehlentscheidungen in Beratungssituationen (kompakt)
	Einordnende Kurzformel für Beratung

	Formulierungsbeispiele für Beratungssituationen
	1. Situationsklärung
	2. Deutungsrahmen explizit machen
	3. Sinnzuschreibung prüfen
	4. Selbstwert stabilisieren
	5. Handlungsoptionen öffnen
	6. Entscheidung erproben
	7. Revision ermöglichen
	8. Integration & Lerndeutung

	Kurzformeln für den Beratungsalltag
	Warum Sinn oben und Wissen unten überzeugend ist
	1. Orientierung folgt Sinn, nicht Information
	2. Wissen als Fundament, nicht als Gipfel
	3. Weisheitliche Logik statt schulischer Logik
	4. Psychologische Plausibilität
	5. Deutungslogik meines Gesamtmodells

	Vorschlag - endgültige Achsenordnung
	Erklärtext zum Kompassbild: Sinn – Vertrauen – Wissen – Reflexion
	Sinn (oben) – Richtung geben
	Wissen (unten) – Halt geben
	Vertrauen (links) – Beziehung ermöglichen
	Reflexion (rechts) – Korrektur sichern

	Warnung vor Szientismus
	Zusammenführend
	Philosophische und gesellschaftskritische Zuspitzung des Kompassmodells
	Sinn vor Wissen – eine Zumutung für die Gegenwart
	Wissen ohne Sinn – die Logik des Szientismus
	Vertrauen als Gegenentwurf zur Kontrollgesellschaft
	Reflexion gegen die Tyrannei der Gewissheit
	Gesellschaftliche Quintessenz
	Pointierte Schlussformel

	Erweiterungen zum Kompassmodell
	I. Politische Zuspitzung
	Demokratie zwischen Expertise und Sinnverlust

	II. Philosophische Schärfung
	Erkenntnistheorie, Anthropologie, Urteilskraft

	III. Thesenliste
	Verdichtete Aussagen

	Abschließende Zuspitzung
	Inhaltliche Einordnung
	Zusammengefasst

	Meine Position – am Weisheitskompass ausgerichtet
	A. Freier Wille – meine Perspektive
	1. Freier Wille in lebensweltlicher Bedeutung

	B. Heilsversprechen und theologische Exklusivklauseln
	C. Ergänzung zur Aussage: „Nur das Gesetz verhindert Gewalt gegen Andersgläubige“
	Argumente

	D. Bezug zum Weisheitskompass
	I. Thesenform
	II. Argumentativ-philosophische Vertiefung
	1. Zum freien Willen
	2. Zum exklusiven Heilsversprechen
	3. Gesetzes und Gewaltfrage - ergänzende Perspektive
	4. Einordnung im Weisheitskompass

	Erklärung des Bildes (Deutungsebene)
	1. Das Kreuz als Zentrum – ohne Dominanz
	2. Die Sonnenstrahlen: Zentrum mit Weite
	3. Die Nachbarberge: Differenz ohne Abwertung
	4. Der See mit Felsen: Tiefe, Spiegelung, Wirklichkeit
	5. Die Wege: Plural – nicht beliebig
	6. Die Menschen: Würde in Vielfalt



