
Eheformen im kulturhistorischen Vergleich
Orientalische, griechische, römische und germanische Ehe 
zwischen Institution, Symbolik und Deutungsverschiebung

Eine fallibilistische Analyse gegen sexualisierte Horrornarrative

1. Erkenntnisleitende Vorbemerkung: 
Methode, Fallibilismus, Deutungssysteme

Dieser Beitrag folgt einem fallibilistischen Erkenntnisansatz: Historische Aussagen über Ehe, 
Sexualität und Rituale können niemals absolut, sondern nur quellengebunden, kontextualisiert und
revisionsoffen formuliert werden.

Dort, wo Sexualität, Religion und Macht zusammentreffen, neigen spätere Deutungssysteme zu 
Überzeichnungen, Moralprojektionen und Narrativbildungen, die den Quellenbefund über-
schreiten.

Der vorliegende Text verbindet:

• Rechtsgeschichte,

• Religionsgeschichte,

• Symbol- und Ikonographieanalyse,

• Ideengeschichte
mit meinem Weisheitskompass als heuristischem Rahmen 
Achsen: Wissen – Symbol – Macht – Sinn.

2. Orientalische Ehe (Altorient)

2.1 Strukturprinzip: Vertragliche Einbindung in Sippe und Wirtschaft

Im  altorientalischen  Raum  (Mesopotamien,  Levante,  Anatolien)  erscheint  Ehe  primär  als  sozial-
rechtlicher  Vertrag,  nicht  als  sakraler  Akt.  Texte  aus  Mari,  Nuzi  und  insbesondere  der  Codex
Hammurapi belegen:

• detaillierte Regelungen zu Eheschließung,
• Scheidungsmodalitäten,
• Unterhalts- und Erbrechten,
• Schutzregelungen für Frauen.

Die Frau ist rechtlich asymmetrisch, jedoch kein Eigentumsobjekt, sondern eine Person mit be-
grenzter Rechtsfähigkeit¹.

2.2 Brautpreis (mohar) – juristische Einordnung

Der sogenannte Brautpreis ist:

• keine Kaufpreiszahlung,
• keine Übertragung von Verfügungsgewalt über die Person,
• sondern eine soziale Sicherungs- und Ausgleichsleistung.

© Norbert Rieser Seite 1 / 11

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Er kompensiert:

• den Verlust einer Arbeitskraft,
• die Integration in eine neue Sippe,
• potenzielle Versorgungsrisiken.

Schlüssig formuliert: Es existiert kein altorientalischer Rechtstext, der die Frau als Eigentum des 
Ehemannes definiert.

3. Griechische Ehe

3.1 Oikos-Logik und Vormundschaft

Die klassische griechische Ehe ist integraler Bestandteil des oikos-Systems. Sie dient:

• der legitimen Nachkommenschaft,
• der Stabilisierung des Hausverbandes,
• der Sicherung des Bürgerstatus.
•

Die Frau verbleibt unter der Vormundschaft (kyrios), was eine strukturelle Unterordnung bedeutet, 
jedoch keine Sacheigenschaft begründet².

3.2 Sexualität: soziale Asymmetrie statt Ritualisierung

Weibliche Sexualität ist strikt reguliert, männliche asymmetrisch toleriert. Entscheidend:

• Sexualität wird sozial, nicht sakral kontrolliert.
• Es existieren keine Belege für:

• rituelle Defloration,
• priesterliche Überwachung der Hochzeitsnacht,
• öffentliche Sexualakte im Eheschluss.

Alle gegenteiligen Behauptungen beruhen auf späteren Projektionen.

4. Römische Ehe

4.1 Konsensprinzip und Rechtsautonomie

Die römische Ehe basiert auf dem Prinzip:

Consensus facit nuptias

Damit unterscheidet sie sich grundlegend von sakralen oder proprietären Modellen. Besonders die sine
manu-Ehe gewährt Frauen:

• Vermögensfähigkeit,
• Scheidungsrechte,
• rechtliche Eigenständigkeit.

Schlüssig: Im römischen Recht existiert keine Eigentumsübertragung der Frau durch Eheschluss.

© Norbert Rieser Seite 2 / 11

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


4.2 Symbolik ohne sexualisierte Praxis

Römische Hochzeitsrituale (pronuba, flammeum, Übergangsriten) erfüllen:

• soziale,
• symbolische,
• apotropäische Funktionen.

Phallische Symbole (z. B. Mutunus Tutunus) stehen für:
• Fruchtbarkeit,
• Schutz,
• Lebenskraft.

Kein  archäologischer,  juristischer  oder  literarischer  Beleg weist  auf  rituelle  Sexualakte  mit
Kultbildern hin³.

5. Germanische Ehe

5.1 Personal-sippische Ordnung

Die germanische Ehe entsteht durch:

• Konsens,
• öffentliche Anerkennung,
• materielle Absicherung.

Sie ist weniger formalisiert, jedoch sozial stark eingebettet.

5.2 Brautgabe (Witthum)

Die Brautgabe:

• geht in das Eigentum der Frau über,
• dient der Absicherung im Witwenfall,
• stellt eine frühe Form weiblicher Vermögensrechte dar.

 Im Vergleich zu Orient und Griechenland weist dieses Modell unerwartete Schutzmechanismen auf⁴.

6. Vergleichende Übersicht

Kriterium Orient Griechenland Rom Germanen
Eheform Vertrag Oikos-Bindung Konsens-Ehe Sippenbund
Sakralität gering ritualisiert symbolisch mythisch

Frau begrenztes Rechtssubjekt unmündig teils autonom statusabhängig
Vermögen Brautpreis Mitgift differenziert Brautgabe

Sexualkontrolle funktional asymmetrisch sozial statusbezogen

7. Horrorgeschichten und ihre Genese
7.1 Quellenkritische Diagnose

Moderne Horrornarrative über:

• rituelle Defloration,
• sakrale Sexualgewalt,
• öffentliche Hochzeitsakte

entstehen aus:

© Norbert Rieser Seite 3 / 11

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


• spätantiker Polemik,
• christlicher Religionskritik,
• symbolischer Fehllektüre,
• psychologischer Rückprojektion.

7.2 Stellungnahme zu Ernest Borneman

Bornemans These einer strukturell traumatisierenden vormodernen Sexualordnung weist vier 
Kritikpunkte auf:

• Quelleninflation ohne Quellenhierarchie
Polemik, Mythos und Recht werden gleichrangig behandelt.

• Symbol–Praxis-Konfusion
Symbole werden literalisiert, nicht semantisch analysiert.

• Anachronistische Psychologisierung
Moderne Traumakonzepte werden rückprojiziert.

• Negativteleologische Geschichtssicht
Vormoderne Kulturen erscheinen als bloße Vorstufe moderner Befreiung.

 Wissenschaftlich haltbar ist Borneman als Ideengeschichte, nicht als Rekonstruktion realer Praxis.

8. Integration in mein Gesamtwerk: Weisheitskompass

8.1 Deutungssysteme

Der Ehevergleich zeigt exemplarisch:

• wie Deutungssysteme Realität formen,
• wie spätere Moralvorstellungen Vergangenheit umschreiben.

8.2 Fallibilismus

Historische Erkenntnis bleibt:

• perspektivisch,
• kontextgebunden,
• revisionsoffen.

Horrorgeschichten scheitern nicht an mangelnder Moral, sondern an methodischer Unredlichkeit.

8.3 Weisheitskompass (heuristische Zuordnung)

Achse Erkenntnis
Wissen Quellenkritik schlägt Narrativ
Symbol Symbol ≠ Praxis
Macht Kontrolle sozial, nicht rituell
Sinn Ehe als Ordnungsform, nicht Gewaltakt

9. Schluss

Die vergleichende Analyse zeigt: Ehe ist historisch wandelbar, symbolisch gerahmt und rechtlich regu-
liert. Sexualisierte Horrornarrative sagen mehr über moderne Ängste als über antike Wirklichkeiten.

© Norbert Rieser Seite 4 / 11

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Fußnoten (Auswahl)

1. Westbrook, R.: Old Babylonian Marriage Law.

2. Pomeroy, S.: Goddesses, Whores, Wives, and Slaves.

3. Beard, M. / North, J. / Price, S.: Religions of Rome.

4. Jochens, J.: Women in Old Norse Society.

Literaturverzeichnis (Auswahl)

• Beard, Mary; North, John; Price, Simon: Religions of Rome. Cambridge 1998.

• Borneman, Ernest: Das Patriarchat. Frankfurt a. M. 1975.

• Evans-Grubbs, J.: Women and the Law in the Roman Empire. London 2002.

• Pomeroy, Sarah: Goddesses, Whores, Wives, and Slaves. New York 1975.

• Westbrook, Raymond: Old Babylonian Marriage Law. Horn 1988.

Anhang
Zu Fruchtbarkeitskult und Ehe

Zur Differenz von Symbolik, Ritual und sozialer Institution

1. Vorbemerkung: Warum Fruchtbarkeitskult und Ehe häufig verwechselt werden

In populären Darstellungen – insbesondere in medialen Kurzformaten – werden Fruchtbarkeitskulte
und Ehepraktiken regelmäßig miteinander vermengt. Diese Vermischung erzeugt den Eindruck, Ehe
sei  historisch  eine  sakral-sexuelle  Institution  gewesen,  in  der  Sexualakte  rituell  überwacht,  vorge-
schrieben oder öffentlich vollzogen worden seien.

Eine solche Sichtweise ist historisch nicht haltbar. Sie beruht auf:

• symbolischer Fehllektüre,
• polemischer Überlieferung,
• anachronistischer Sexualmoral,
• sowie der Übertragung moderner 

psychologischer Kategorien 
auf vormoderne Kulturen.

Ziel dieses Anhangs ist es daher, geschichtliche Deutungen über Fruchtbarkeitskult und Ehe analy-
tisch sauber zu trennen, ohne ihre kulturellen Berührungspunkte zu leugnen.

2. Fruchtbarkeitskulte: Funktion und Symbolik
2.1 Grundfunktion von Fruchtbarkeitskulten

Fruchtbarkeitskulte sind kosmologisch und agrarisch ausgerichtet. Sie beziehen sich auf:

• Wachstum von Pflanzen,
• Tiervermehrung,
• zyklische Erneuerung,
• Stabilität der Gemeinschaft.

Der Mensch erscheint hier nicht primär als sexuelles Subjekt, 
sondern als Teil eines größeren Natur- und Sinnzusammenhangs.

© Norbert Rieser Seite 5 / 11

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


2.2 Symbolik statt Praxis

Zentral ist die Schlussfolgerung:

Fruchtbarkeit wird symbolisiert, nicht vollzogen.

Typische Symbole:

• Phallus (Zeugungskraft),
• Vulva (Empfänglichkeit),
• Erde, Samen, Regen, Blut, Milch.

Diese Symbole fungieren:

• apotropäisch (Unheil abwehrend),
• performativ im rituellen Sinn,
• nicht jedoch als Anleitung realer Sexualhandlungen.

Die moderne Fehlannahme, Fruchtbarkeitssymbole seien wörtlich zu verstehen, stellt eine metho-
dische Kategorieverwechslung dar.

3. Ehe: soziale und rechtliche Institution

3.1 Ehe als Ordnungsform

In allen hier untersuchten Kulturen (Orient, Griechenland, Rom, Germanen) ist Ehe primär:

• eine soziale Ordnungseinheit,
• eine rechtliche Beziehung,
• ein Instrument der Abstammungs- und Besitzregelung.

Sexualität ist zwar Bestandteil der Ehe, aber nicht ihr definierendes Merkmal.

3.2 Keine kultische Überwachung der Ehe

Schlüssig festzuhalten ist:

• Es existieren keine Rechtsquellen, die eine kultische Kontrolle des ehelichen 
Geschlechtsverkehrs belegen.

• Es existieren keine archäologischen Belege für rituelle Deflorationen.

• Es existieren keine ikonographischen Darstellungen, die Sexualakte im Rahmen der 
Eheschließung zeigen.

Ehe und Kult  sind  funktional  getrennte  Sphären,  auch wenn sie  symbolisch miteinander  kommu-
nizieren.

4. Berührungspunkte: Wo sich Fruchtbarkeitskult und Ehe tatsächlich begegnen

4.1 Übergangsrituale

Berührungspunkte bestehen auf der Ebene von:

• Segenshandlungen,
• Schutzritualen,
• Übergangssymbolik (Statuswechsel der Frau).

© Norbert Rieser Seite 6 / 11

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Diese Rituale:

• rahmen die Ehe,
• ersetzten aber niemals den Vollzug der Ehe.

4.2 Fruchtbarkeit als Erwartung, nicht als Zwang

In vormodernen Gesellschaften gilt Fruchtbarkeit als:

• wünschenswert,
• sozial relevant,
• jedoch nicht als sakral erzwingbar.

Kinderlosigkeit ist ein soziales Problem, aber kein Beleg für ritualisierte Sexualgewalt.

5. Fallbeispiel: Mutunus Tutunus

Mutunus Tutunus fungiert in der Forschung als Paradebeispiel für Fehlinterpretation.

5.1 Historischer Befund

• archaischer römischer Fruchtbarkeitsgott,
• ithyphallische Darstellung,
• Schutz- und Zeugungssymbol.

5.2 Quellenkritik

Die Behauptung, Bräute hätten sexuelle Handlungen mit der Gottheit vollziehen müssen, beruht:

• fast ausschließlich auf christlicher Polemik,
• insbesondere bei Arnobius,
• ohne parallele Bestätigung durch 

Recht, Literatur oder Bildquellen.

 Wissenschaftlicher Konsens:

Mutunus Tutunus ist Symbol, nicht Akteur eines Ritualvollzugs.

6. Warum entstehen Horrorgeschichten?

6.1 Deutungsverschiebung durch spätere Moral

Mit der Ausprägung einer stärker dualistischen Sexualmoral (rein/unrein, Geist/Körper) werden 
vormoderne Symbole:

• sexualisiert,
• literalisiert,
• moralisch aufgeladen.

Aus Zeichen der Lebensordnung werden in der Rückschau Beweise vermeintlicher Barbarei.

6.2 Methodischer Fehler: Symbol = Praxis

Ein zentraler Denkfehler:

„Was dargestellt wird, muss auch getan worden sein.“

© Norbert Rieser Seite 7 / 11

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Dieser Schluss ist:

• ikonographisch unzulässig,
• religionsgeschichtlich widerlegt,
• hermeneutisch naiv.

7. Einordnung im Rahmen meines Weisheitskompasses

7.1 Achse „Wissen“

Quellenkritik und Vergleich zeigen:

• Fruchtbarkeitskult ≠ Ehepraxis.

7.2 Achse „Symbol“

Symbole strukturieren Sinn, nicht Handlungsanweisungen.

7.3 Achse „Macht“

Soziale Kontrolle erfolgt über Recht und Status, nicht über sakrale Sexualakte.

7.4 Achse „Sinn“

Fruchtbarkeit verweist auf Lebenszusammenhang, nicht auf sexuelle Ausbeutung.

8. Zusammenfassende schlüssige Thesen 

1. Fruchtbarkeitskulte operieren symbolisch, nicht praktikativ-sexuell.
2. Ehe ist eine soziale und rechtliche Institution, keine Kultpraxis.
3. Es existieren keine belastbaren Belege für rituelle Sexualhandlungen im Rahmen der 

Eheschließung.
4. Horrorgeschichten beruhen auf polemischer Überlieferung und moderner Projektion.
5. Die Verwechslung von Symbol und Praxis stellt einen methodischen Kategorienfehler dar.

© Norbert Rieser Seite 8 / 11

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


© Norbert Rieser Seite 9 / 11

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Schlüssige Interpretation des Weisheitskompasses

Methodisches Ordnungsmodell zur Unterscheidung von Wissen, Deutung, Sinn und Verantwortung

1. Zweck und Status des Weisheitskompasses

Der Weisheitskompass ist ein heuristisches Ordnungs- und Prüfmodell, das der methodischen 
Klarheit in wissenschaftlichen, theologischen und gesellschaftlichen Diskursen dient. Er erhebt keinen 
Anspruch auf Wahrheitsfeststellung, keine normative Letztbegründung und keine 
sachverständige Tatsachenbewertung im Sinne eines Gutachtens.

Sein Zweck besteht darin, unterschiedliche Arten von Aussagen nach ihrem Geltungsanspruch zu
unterscheiden und dadurch Kategorienfehler, Autoritätsverwechslungen und unzulässige Ableitungen 
sichtbar zu machen.

Der Weisheitskompass ist somit ein Instrument der Diskursordnung, 

nicht der inhaltlichen Entscheidung.

2. Die vier Dimensionen des Weisheitskompasses

a) Wissen

Diese Dimension umfasst Aussagen, die auf  überprüfbaren Quellen,  anerkannten Methoden und
nachvollziehbarer Begründung beruhen. Dazu zählen historische Quellen, rechtliche Regelungen,
empirische Befunde und konsensfähige wissenschaftliche Rekonstruktionen.

Aussagen in dieser Dimension sind  prinzipiell überprüfbar und korrigierbar. Sie unterliegen dem
Maßstab der Quellenkritik und der methodischen Nachvollziehbarkeit.

Der Weisheitskompass macht deutlich, dass nicht jede Aussage, die mit wissenschaftlicher Sprache
formuliert ist, automatisch dieser Dimension angehört.

b) Symbol

Diese Dimension betrifft  Bedeutungszuschreibungen,  ikonographische Darstellungen,  religiöse
Bilder und  kulturelle  Semantiken.  Symbole  dienen  der  Sinnverdichtung,  nicht  der  Beschreibung
konkreter Praxis.

Der  Weisheitskompass  trennt  ausdrücklich  zwischen  Symbol  und  Handlung.  Eine  symbolische
Darstellung  begründet  für  sich  genommen  keine  Tatsachenbehauptung über  historisches  oder
gegenwärtiges Handeln.

Diese Unterscheidung ist zentral, um Fehlinterpretationen – etwa die Gleichsetzung von Symbolik mit
realer Praxis – zu vermeiden.

c) Macht

Diese  Dimension  beschreibt  soziale  Ordnungen,  Rollen,  Institutionen  und  Regelungs-
mechanismen.  Hier  geht  es  um  rechtliche,  gesellschaftliche  und  organisationale  Strukturen,  die
Verhalten ermöglichen, begrenzen oder steuern.

Aussagen  in  dieser  Dimension  betreffen  Zuständigkeiten,  Verantwortlichkeiten  und  Wirkungs-
zusammenhänge,  nicht  moralische  Bewertungen.  Macht  wird  hier  analytisch  verstanden,  nicht
normativ. Der Weisheitskompass verhindert, dass Machtfragen vorschnell moralisiert oder symbolisch
überhöht werden.

© Norbert Rieser Seite 10 / 11

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


d) Sinn

Diese Dimension umfasst weltanschauliche, ethische, religiöse und persönliche Deutungen, also
Antworten auf die Frage, was als sinnvoll, wertvoll oder orientierend empfunden wird.

Aussagen  in  dieser  Dimension  sind  legitim,  aber  nicht  überprüfbar  im  selben  Sinn  wie
Wissensaussagen. Sie besitzen orientierende, nicht beweisende Funktion.

Der Weisheitskompass macht transparent, dass Sinnangebote nicht aus Wissensaussagen zwingend
folgen, sondern einen eigenständigen Deutungsschritt erfordern.

3. Methodische Kernfunktion des Weisheitskompasses

Der Weisheitskompass dient der  Trennung von Kategorien, nicht ihrer Hierarchisierung. Keine der
vier Dimensionen wird als höherwertig dargestellt. Problematisch wird ein Diskurs erst dann, wenn:

• Sinnbehauptungen als Wissen ausgegeben werden,
• symbolische Deutungen als historische Tatsachen erscheinen,
• Machtfragen moralisch absolut gesetzt werden,
• oder Wissensaussagen normativ überdehnt werden.

Der Weisheitskompass ermöglicht es, solche Verschiebungen 
sichtbar, diskutierbar und korrigierbar zu machen.

4. Rechtliche und wissenschaftliche Einordnung

Der Weisheitskompass

• ersetzt keine fachliche Expertise,
• trifft keine Tatsachenfeststellungen,
• beansprucht keine sachverständige Autorität,
• und ist daher § 1299 ABGB-konform.

Er ist als sachkundiges Reflexionsinstrument zu verstehen, 
das der Sorgfalt im Umgang mit Erkenntnisansprüchen dient.

5. Zusammenfassende Klarstellung

Der Weisheitskompass ist kein Glaubensbekenntnis, keine Theorie und kein Urteil, sondern
ein  Instrument  zur  methodischen  Selbstbegrenzung.  Er  schützt  vor  Überdehnung  von
Wissen,  vor  Symbolverwechslung,  vor  Machtmissbrauch  durch  Deutung  und  vor  Sinn-
behauptungen mit Tatsachenanspruch.

© Norbert Rieser Seite 11 / 11

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

	Eheformen im kulturhistorischen Vergleich
	Orientalische, griechische, römische und germanische Ehe
	zwischen Institution, Symbolik und Deutungsverschiebung
	Eine fallibilistische Analyse gegen sexualisierte Horrornarrative

	1. Erkenntnisleitende Vorbemerkung:
	Methode, Fallibilismus, Deutungssysteme
	2. Orientalische Ehe (Altorient)
	2.1 Strukturprinzip: Vertragliche Einbindung in Sippe und Wirtschaft
	2.2 Brautpreis (mohar) – juristische Einordnung

	3. Griechische Ehe
	3.1 Oikos-Logik und Vormundschaft
	3.2 Sexualität: soziale Asymmetrie statt Ritualisierung

	4. Römische Ehe
	4.1 Konsensprinzip und Rechtsautonomie
	4.2 Symbolik ohne sexualisierte Praxis

	5. Germanische Ehe
	5.1 Personal-sippische Ordnung
	5.2 Brautgabe (Witthum)

	6. Vergleichende Übersicht
	7. Horrorgeschichten und ihre Genese
	7.1 Quellenkritische Diagnose
	7.2 Stellungnahme zu Ernest Borneman

	8. Integration in mein Gesamtwerk: Weisheitskompass
	8.1 Deutungssysteme
	8.2 Fallibilismus
	8.3 Weisheitskompass (heuristische Zuordnung)

	9. Schluss
	Fußnoten (Auswahl)
	Literaturverzeichnis (Auswahl)

	Anhang
	Zu Fruchtbarkeitskult und Ehe
	Zur Differenz von Symbolik, Ritual und sozialer Institution

	1. Vorbemerkung: Warum Fruchtbarkeitskult und Ehe häufig verwechselt werden
	2. Fruchtbarkeitskulte: Funktion und Symbolik
	2.1 Grundfunktion von Fruchtbarkeitskulten
	2.2 Symbolik statt Praxis

	3. Ehe: soziale und rechtliche Institution
	3.1 Ehe als Ordnungsform
	3.2 Keine kultische Überwachung der Ehe

	4. Berührungspunkte: Wo sich Fruchtbarkeitskult und Ehe tatsächlich begegnen
	4.1 Übergangsrituale
	4.2 Fruchtbarkeit als Erwartung, nicht als Zwang

	5. Fallbeispiel: Mutunus Tutunus
	5.1 Historischer Befund
	5.2 Quellenkritik

	6. Warum entstehen Horrorgeschichten?
	6.1 Deutungsverschiebung durch spätere Moral
	6.2 Methodischer Fehler: Symbol = Praxis

	7. Einordnung im Rahmen meines Weisheitskompasses
	7.1 Achse „Wissen“
	7.2 Achse „Symbol“
	7.3 Achse „Macht“
	7.4 Achse „Sinn“

	8. Zusammenfassende schlüssige Thesen
	Schlüssige Interpretation des Weisheitskompasses
	Methodisches Ordnungsmodell zur Unterscheidung von Wissen, Deutung, Sinn und Verantwortung
	1. Zweck und Status des Weisheitskompasses
	2. Die vier Dimensionen des Weisheitskompasses
	a) Wissen
	b) Symbol
	c) Macht
	d) Sinn

	3. Methodische Kernfunktion des Weisheitskompasses
	4. Rechtliche und wissenschaftliche Einordnung
	5. Zusammenfassende Klarstellung



