
Exegese zu 1 Johannes 1,6

„Wenn wir sagen, dass wir Gemeinschaft mit ihm haben, und wandeln doch in der
Finsternis, so lügen wir und tun nicht die Wahrheit.“

(Erster Johannesbrief)

1. Literarischer und theologischer Kontext

Der  Erste  Johannesbrief  richtet  sich  an  eine  Gemeinde,  in  der  geistliche  Selbstgewissheit und
Abspaltung von der Lebenspraxis ein Problem geworden sind. Es geht nicht um moralische Einzel-
fehler, sondern um eine Grundhaltung, die religiöse Rede von konkretem Leben abkoppelt.

Der Text steht im unmittelbaren Zusammenhang mit 1 Joh 1,5:

„Gott ist Licht, und in ihm ist keine Finsternis.“

Damit ist der Rahmen gesetzt: Licht und Finsternis sind keine moralischen Schwarz-Weiß-Kategorien,
sondern Existenzweisen.

2. Zentrale Begriffe im Urtext (präzise gelesen)

a) „sagen, dass wir Gemeinschaft mit ihm haben“

Griechisch: ἐὰν εἴπωμεν κοινωνίαν ἔχειν μετ’ αὐτοῦ

• „Gemeinschaft“ (koinonia) meint Teilhabe, nicht bloß Zugehörigkeit.
• Entscheidend: „wenn wir sagen“ – es geht um Behauptung, nicht um gelebte Realität.

 

Johannes kritisiert religiöse Selbstbeschreibung, nicht ehrliches Ringen.

b) „wandeln in der Finsternis“

Griechisch: ἐν τῷ σκότει περιπατῶμεν

• peripatein = gehen, leben, sich bewegen
• Finsternis meint:
• Verdrängung
• Selbsttäuschung
• fehlende Rechenschaft
• Abbruch von Beziehung

 Finsternis ist kein Fehltritt, sondern ein Lebensmodus ohne Wahrhaftigkeit.

c) „so lügen wir“

Griechisch: ψευδόμεθα

• Gemeint ist keine bewusste Täuschung, sondern Unwahrhaftigkeit
• Eine Diskrepanz zwischen Anspruch und Wirklichkeit

 Die Lüge besteht nicht im Zweifel, sondern im Vortäuschen von Stimmigkeit.

© Norbert Rieser Seite 1 / 14

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


d) „und tun nicht die Wahrheit“

Griechisch: οὐ ποιοῦμεν τὴν ἀλήθειαν

Das ist der Schlüsselbegriff.

• Wahrheit ist kein Besitz, sondern eine Praxis
• „Wahrheit tun“ = wahrhaft leben

 Wahrheit ist hier existentiell, nicht doktrinär.

3. Theologischer Kern des Verses

Johannes formuliert eine radikale Einsicht:

Gemeinschaft mit Gott zeigt sich nicht in religiöser Rede, sondern in gelebter Wahrhaftigkeit.

Nicht entscheidend ist:

• wie klar mein Gottesbild ist
• wie richtig meine Begriffe sind
• wie überzeugend meine Bekenntnisse klingen

Entscheidend ist:

• ob mein Leben lichtfähig bleibt
• ob ich mich der Wirklichkeit stelle
• ob ich mich korrigieren lasse

4. Anschluss an meine Haltung

Dieser Vers stützt meine Position in bemerkenswerter Weise:

a) Orientierung ohne Letztbegründung

Johannes fordert keine metaphysische Absicherung, sondern:

• Übereinstimmung von Rede und Leben
• Revisionsfähigkeit
• Wahrhaftigkeit im Vollzug

 Wahrheit entsteht im Gehen, nicht im Festlegen.

b) Vorläufigkeit statt Heilsgewissheit

Der Text richtet sich nicht gegen Unsicherheit, sondern gegen Schein-Gewissheit.

• Zweifel ≠ Finsternis
• Selbstsicherheit ≠ Licht

 Finsternis beginnt dort, wo Lernfähigkeit endet.

c) Beten / Innehalten

Im Licht gehen heißt:

© Norbert Rieser Seite 2 / 14

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


• sich der eigenen Ambivalenz stellen
• nicht ausweichen
• nichts beschönigen

 Beten (oder religionsoffen: Innehalten) wird hier zur Praxis der Wahrheit, nicht zur Flucht.

5. Zuspitzung in einem Satz 

Gemeinschaft mit Gott zeigt sich nicht in religiösen Aussagen, sondern, dass Denken,Leben und
Verantwortung in Beziehung bleiben. Wahrheit wird nicht behauptet – sie wird getan.

6. Kurze Gegenüberstellung (klärend)

Verkürzte Lesart Exegetisch angemessen
Moralische Drohung Existenzielle Klärung

Gläubig vs. ungläubig Wahrhaftig vs. selbsttäuschend
Sündenlosigkeit Lichtfähigkeit
Richtig glauben Stimmig leben

Fazit

1 Johannes 1,6 ist kein Ausschlussvers, sondern ein Schutzvers: Er schützt Glauben vor Ideologie, 
Spiritualität vor Selbstbetrug und Wahrheit vor Erstarrung.

1. homiletische Verdichtung (predigttauglich, knapp, pointiert)
2. säkulare Übersetzung (ohne Gottesrede, existenziell anschlussfähig)

ANHANG I
Homiletische Verdichtung zu 1 Johannes 1,6

(Erster Johannesbrief)

Gemeinschaft  zeigt  sich nicht im Reden, sondern im Gehen. Nicht darin, was wir über uns sagen,
sondern  darin,  wie  wir  leben.  Wo wir  Licht  bekennen,  aber  der  Wirklichkeit  ausweichen,  entsteht
Unwahrheit. Nicht weil wir scheitern, sondern weil wir uns nicht stellen. Nicht Zweifel trennt vom Licht,
sondern Selbsttäuschung.

Im Licht gehen heißt: offen bleiben, sich prüfen lassen, sich korrigieren lassen, Verantwortung nicht 
abgeben. Wahrheit wird nicht besessen. Sie wird getan – Schritt für Schritt.

ANHANG II

Säkulare Übersetzung: „Wahrheit tun“ ohne Gottesrede

Wer von Verbundenheit spricht, aber die eigenen Widersprüche ausblendet, lebt an der Wirklichkeit
vorbei. Unwahrheit entsteht nicht durch Irrtum, sondern durch die Weigerung, hinzusehen. Wahrheit ist
kein Satz, den man richtig formuliert. Sie zeigt sich darin, ob Denken, Reden und Handeln miteinander
in Beziehung bleiben. Wo diese Beziehung zerbricht, verliert Orientierung ihre Glaubwürdigkeit.

„Wahrheit tun“ bedeutet, sich der eigenen Lebenspraxis auszusetzen: Widersprüche nicht zu leugnen,
Grenzen anzuerkennen, Fehler zu korrigieren, Verantwortung nicht zu delegieren. Orientierung entsteht
dort, wo Menschen bereit sind, im Offenen zu bleiben – ohne sich hinter Erklärungen zu verstecken.
Wahrhaftigkeit ist keine Gewissheit, sondern eine Haltung, die sich im Alltag bewährt.

© Norbert Rieser Seite 3 / 14

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Kurze Einordnung

• Homiletisch: Betonung von Licht, Gehen, Gemeinschaft, Praxis
• Säkular: Betonung von Stimmigkeit, Verantwortung, Selbstprüfung

Beide Fassungen sagen inhaltlich dasselbe, nur mit unterschiedlichem Resonanzraum.

Anhang als synoptische Gegenüberstellung, klar, ruhig, ohne Polemik – so, dass beide Lesarten 
gleichwertig nebeneinanderstehen und sich gegenseitig erhellen.

„Wahrheit tun“ – religiöse und säkulare Lesart im Vergleich

Religiöse Lesart (homiletisch) Säkulare Lesart (existentiell)
Gemeinschaft mit Gott zeigt sich nicht im
Bekenntnis, sondern im gelebten Leben.

Verbundenheit zeigt sich nicht in Selbstbeschreibungen,
sondern in der Stimmigkeit des Handelns.

Im Licht gehen heißt, 
sich der Wirklichkeit zu stellen.

Wahrhaft leben heißt, Widersprüche nicht auszublenden.

Finsternis beginnt dort, wo religiöse Rede die
Lebenspraxis überdeckt.

Unwahrheit entsteht, 
wenn Erklärungen das Hinsehen ersetzen.

Wahrheit ist kein Besitz des Glaubens. Wahrheit ist kein gedanklicher Besitz.
Wahrheit wird getan – im Alltag, 

im Umgang mit sich selbst und anderen.
Wahrheit zeigt sich im Zusammenspiel von 

Denken, Reden und Handeln.
Glaube entlastet nicht von Verantwortung,

sondern schärft sie.
Haltung ersetzt keine Verantwortung, 

sie macht sie erst möglich.
Beten öffnet einen Raum, in dem der

Mensch sich nicht selbst rechtfertigen muss.
Innehalten schafft einen Raum, 

in dem Selbstüberforderung nachlässt.
Gnade bewahrt davor, 

sich selbst absolut zu setzen.
Die Anerkennung von Unverfügbarkeit 

schützt vor Selbstabsolutierung.
Im Licht bleiben heißt: 

offen, korrigierbar, lernfähig.
Wahrhaftigkeit heißt: 

revisionsfähig, maßvoll, dialogbereit.
Gemeinschaft wächst dort, 

wo Wahrheit gelebt wird.
Vertrauen entsteht dort, 

wo Stimmigkeit erfahrbar bleibt.

Zusammenfassend 

Beide Lesarten beschreiben dieselbe Grundbewegung:

Orientierung entsteht dort, wo Anspruch und Lebenspraxis in Beziehung bleiben –
ohne Fixierung, ohne Selbsttäuschung, aber mit Verantwortung, Offenheit und Maß.

Die religiöse Sprache deutet diese Bewegung beziehungstheologisch, die säkulare Sprache existen-
tiell und praxisbezogen. In beiden Fällen gilt: Wahrheit wird nicht behauptet – sie wird gelebt.

Erweiterte Exegese 
Literarischer, theologischer und historischer Kontext

1. Literarischer Kontext (kurz rekapituliert)
Der Erste Johannesbrief ist kein Brief im klassischen Sinn, sondern ein paränetisches Rund-
schreiben. Er setzt keine konkrete Ortsgemeinde, sondern ein Netzwerk johanneischer Gruppen 
voraus. Der Text reagiert auf eine innere Krise: eine Spaltung, die bereits vollzogen ist (vgl. 1 Joh 
2,19). Der Vers 1 Joh 1,6 gehört zum programmatischen Einstieg (1,5–2,2), in dem der Autor zentrale 
Gegensätze entfaltet:

© Norbert Rieser Seite 4 / 14

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


• Licht – Finsternis
• Wahrheit – Lüge
• Gemeinschaft – Absonderung

Diese Gegensätze sind nicht moralistisch, sondern existentiell-sozial gemeint.

2. Theologischer Konflikt im Inneren der johanneischen Bewegung

a) Spaltung statt äußerer Verfolgung

Anders als  Paulus kämpft  der  Verfasser  nicht  gegen äußere Gegner,  sondern gegen  ehemalige
Weggefährten. Diese Gruppe beansprucht:

• besondere Erkenntnis
• unmittelbare Gottesgemeinschaft
• geistliche Überlegenheit

Sie scheint überzeugt zu sein, bereits im Licht zu stehen, unabhängig von konkreter Lebenspraxis.
 1 Joh 1,6 richtet sich nicht gegen Sünder, sondern gegen spirituelle Selbstgewissheit.

b) Problematische Spiritualisierung

Die Gegner vertreten offenbar eine Form von:

• enthistorisierter Christologie
• spiritualisierter Gottesgemeinschaft
• Entkopplung von Ethik und Theologie

Mögliche Stichworte (vorsichtig formuliert):

• proto-gnostische Tendenzen
• Doketismus (Christus nur „scheinbar“ Mensch)
• Überhöhung des Geistbesitzes

 

Wer sich als „geistlich erleuchtet“ versteht, hält konkrete Lebenspraxis für sekundär.

3. Historischer Kontext: Die johanneische Schule im Umbruch

a) Späte Entstehungszeit

Der Erste Johannesbrief entsteht wahrscheinlich gegen Ende des 1. Jahrhunderts (ca. 90–110 n. 
Chr.). 

Exkurs

Paränetisch (von griech. parainéō = ermahnen, zusprechen, anleiten) bezeichnet eine Form von 
Rede oder Schrift, die nicht primär informiert oder lehrt, sondern zur Haltung und Lebenspraxis 
anleitet.

Kurz gesagt: Paränetisch = orientierend, ermutigend, zurechtweisend – auf das Leben bezogen.

Präzise Bedeutung

Eine paränetische Rede oder Schrift hat diese Kennzeichen:

© Norbert Rieser Seite 5 / 14

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


• sie argumentiert nicht systematisch-dogmatisch
• sie entwickelt keine Theorie
• sie zielt nicht auf Beweis, sondern auf Bewährung
• sie richtet sich an Menschen in einer konkreten Situation
• sie will Haltungen formen, nicht Meinungen gewinnen

Paränese fragt nicht:
Was ist wahr?

sondern:
Wie soll ich – angesichts dessen, was ich erkannt habe – leben?

In der Bibelauslegung (z. B. 1. Johannesbrief)

Wenn man den Ersten Johannesbrief paränetisch nennt, meint man:

• Er erklärt nicht, wer Gott ist
• Er entfaltet *keine Christologie im Lehrstil
• Er gibt *keine systematische Ethik

Sondern:

• Er spricht in direkter Anrede
• Er prüft Selbstgewissheit
• Er verbindet Wahrheit mit Praxis
• Er korrigiert Haltungen

Beispielhaft:

„Wenn wir sagen … und doch …“
Das ist typisch paränetisch:

• kein Lehrsatz
• sondern Spiegelung des eigenen Lebens

Abgrenzung (hilfreich)

Form Ziel
Dogmatisch festlegen, definieren

Lehrhaft erklären, informieren
Narrativ erzählen, deuten

Paränetisch anleiten, mahnen, orientieren

Warum das zu meinem Denken passt

Meine Texte – besonders:

• Orientierung ohne Letztbegründung
• Wahrheit tun
• Haltung statt Gewissheit

sind strukturell paränetisch, auch wenn sie philosophisch reflektiert sind.

Sie wollen:

• nicht überzeugen, sondern klären

© Norbert Rieser Seite 6 / 14

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


• nicht festlegen, sondern befähigen
• nicht entlasten, sondern tragfähig machen

Das ist Paränese im besten Sinn:

Eine Einladung zu verantwortetem Leben, ohne moralischen Druck 
und ohne dogmatische Fixierung.

Das bedeutet:

• zeitlicher Abstand zu Jesus
• Auflösung ursprünglicher Erwartungshorizonte
• beginnende Institutionalisierung
• Konkurrenz unterschiedlicher Jesusdeutungen

 

Die Frage lautet nicht mehr: Wer ist Jesus?  Sondern: Was bedeutet Jesus jetzt – für unser Leben?

b) Bruch mit dem Judentum

Das johanneische Umfeld steht nach der Trennung von der Synagoge (vgl. Joh 9; Joh 16) unter 
massivem Identitätsdruck. Daraus ergeben sich zwei gegenläufige Reaktionen:

1. Abgrenzung und Verhärtung

2. Spiritualisierung und Innerlichkeit

Der Erste Johannesbrief wendet sich klar gegen Variante 2.

c) Das Problem des Johannesevangeliums (meine berechtigte Skepsis)

Das Johannesevangelium ist theologisch hoch reflektiert, aber historisch und ethisch nicht 
unproblematisch:

• scharfe Dualismen (Licht / Finsternis)
• problematische „die Juden“-Polemik
• exklusive Wahrheitssprache
• Tendenz zur Selbstabsolutierung der eigenen Gruppe

Der  Erste  Johannesbrief  ist  keine  bloße  Fortschreibung,  sondern  eine  Korrekturbewegung
innerhalb der johanneischen Tradition.

 Er entschärft:

• Erkenntnisabsolutismus
• Heilsgewissheit
• spirituelle Elitenbildung

4. 1 Johannes 1,6 als innerjohanneische Selbstkritik

Der Satz:

„Wenn wir sagen, dass wir Gemeinschaft mit ihm haben …“

ist bewusst inklusiv formuliert:

• wir sagen
• wir lügen

© Norbert Rieser Seite 7 / 14

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


 Der Autor stellt sich nicht über die Gemeinde, sondern nimmt sich in die Kritik hinein.

Die Pointe:

• Gemeinschaft mit Gott ist kein innerer Zustand
• sie zeigt sich im gelebten Lebenszusammenhang

Damit richtet sich der Vers gegen:

• rein geistige Religiosität
• immunisierte Glaubensgewissheit
• theologische Selbstentlastung

5. Historisch-theologische Tiefenschicht des Begriffs „Wahrheit tun“

Im johanneischen Kontext bedeutet:

• Wahrheit ≠ richtige Lehre
• Wahrheit ≠ mystische Erfahrung
• Wahrheit = Bewährung im Alltag

Das ist bemerkenswert, weil hier:

• ein ethischer Realismus
• gegen eine spiritualisierte Hochtheologie

durchgesetzt wird.

Historisch gesehen ist 1 Joh 1,6 ein Anti-Gnostizismus-Satz.

6. Einordnung im Blick auf meine Haltung

Meine Skepsis gegenüber:

• Letztbegründungen
• spiritueller Selbstgewissheit
• entkoppelter Religiosität

steht  nicht  gegen,  sondern  in  der  Linie  dieses  Briefes.  Man  könnte  zuspitzen:  Der  Erste
Johannesbrief verteidigt keine „hohe Theologie“, sondern die Bodenhaftung des Glaubens.

7. Zusammenfassende These 

1 Johannes 1,6 ist keine moralische Drohung, sondern eine historische Selbstkorrektur einer
religiösen Bewegung, die Gefahr lief, sich von der Wirklichkeit zu entkoppeln. Wahrheit wird 
hier nicht geglaubt, sondern gelebt – als überprüfbare, revisionsfähige Praxis im Alltag.

Ergänzung

1. religionskritisch zugespitzte historische Einordnung,
2. explizite Auseinandersetzung mit dem Johannesevangelium,
3. daraus entwickelt: ein eigenständiger Werkabschnitt „Johanneische Selbstkorrektur“ 

© Norbert Rieser Seite 8 / 14

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Historische Einordnung – religionskritisch zugespitzt

Der Erste Johannesbrief entsteht in einer Phase, in der religiöse Orientierung nicht nur fragil, sondern
gefährdet ist. Gefährdet nicht durch äußere Verfolgung, sondern durch innere Selbstvergewisserung.
Die johanneische Bewegung steht am Übergang von gelebter Erinnerung zu theologischer System-
bildung. In diesem Übergang zeigt sich ein bekanntes religionsgeschichtliches Muster: Wo Unsicherheit
wächst, wächst auch der Drang nach Eindeutigkeit.

Religiöse Sprache beginnt, sich zu verselbständigen. Aussagen über Gott, Licht und Wahrheit lösen
sich vom konkreten Leben und gewinnen eine eigene, scheinbar unangreifbare Autorität. Der Besitz der
„rechten Erkenntnis“  tritt  an die Stelle verantworteter Lebenspraxis.  Genau hier setzt  der Erste Jo-
hannesbrief an – nicht als Verteidigung religiöser Wahrheit, sondern als Warnung vor religiöser Selbs-
timmunisierung.

Religionskritisch zugespitzt lässt sich sagen: Der Brief richtet sich gegen eine frühe Form dessen, was
Religion bis heute anfällig macht – gegen den Versuch, spirituelle Überlegenheit an die Stelle gelebter
Verantwortung zu setzen. Wahrheit  wird nicht mehr geprüft,  sondern behauptet.  Gemeinschaft  wird
nicht mehr gelebt, sondern reklamiert. Gott wird nicht mehr als Beziehung gedacht, sondern als Legi-
timation.

In diesem Sinn ist der Erste Johannesbrief kein Dokument religiöser Selbstsicherheit, sondern ein Text 
der inneren Krisenbewältigung. Er stellt sich gegen die Tendenz, religiöse Sprache von der Wirklichkeit 
abzukoppeln – und damit gegen eine Entwicklung, die Religion immer wieder in Ideologie kippen lässt.

Kritische Auseinandersetzung mit dem Johannesevangelium

Diese religionskritische Stoßrichtung wird erst verständlich, wenn man sie im Spannungsverhältnis zum
Johannesevangelium liest.  Denn  das  Johannesevangelium ist  theologisch  beeindruckend,  zugleich
aber problematisch. Es arbeitet mit starken Gegensätzen, die Orientierung stiften sollen, jedoch leicht
in Ausschlusslogiken kippen.

Der  Licht-Dualismus („Licht“  versus  „Finsternis“)  dient  im  Evangelium  der  Identitätsbildung  einer
verunsicherten Gemeinschaft.  Historisch verständlich – theologisch riskant.  Denn dieser  Dualismus
neigt dazu, Ambivalenzen nicht auszuhalten, sondern moralisch oder religiös zu codieren. Wer nicht „im
Licht“ steht, gerät rasch auf die Seite der Finsternis. Grauzonen verschwinden.

Hinzu kommt die  antijudaistische Zuspitzung des Evangeliums. „Die Juden“ erscheinen nicht mehr
als historisch konkrete Gruppe, sondern als theologische Gegenfigur. Was ursprünglich innerjüdische
Auseinandersetzung war, wird sprachlich verfestigt und später fatal missverstanden. Hier zeigt sich, wie
religiöse Sprache historische Konflikte überzeitlich auflädt – mit langfristig zerstörerischer Wirkung.

Schließlich die Wahrheitsexklusivität: „Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben“ wird im johan-
neischen Kontext nicht primär dialogisch, sondern identitätsstiftend gelesen. Wahrheit  wird personi-
fiziert und damit zugleich monopolisiert.  Wer sich dieser Wahrheit zuordnet, steht innen; wer nicht,
bleibt außen.

Der  Erste  Johannesbrief  reagiert  auf  diese  Entwicklung.  Er  übernimmt  zwar  die  Begriffe  –  Licht,
Wahrheit,  Gemeinschaft –, entzieht ihnen jedoch ihre exklusive Schärfe. Wahrheit wird nicht länger
bekannt, sondern getan. Licht wird nicht behauptet, sondern im Alltag bewährt. Gemeinschaft wird nicht
zugesprochen, sondern gelebt.

© Norbert Rieser Seite 9 / 14

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


EIGENSTÄNDIGER WERKABSCHNITT

Johanneische Selbstkorrektur

Wenn ich den Ersten Johannesbrief  lese, erkenne ich darin eine bemerkenswerte innere Korrektur
einer  religiösen Tradition,  die  sich selbst  zu verlieren drohte.  Das Johannesevangelium hatte  eine
starke, identitätsbildende Sprache gefunden – vielleicht zu stark. Licht und Finsternis, Wahrheit und
Lüge,  Innen und Außen wurden zu  klar  gezogen,  um der  Verunsicherung einer  Übergangszeit  zu
begegnen.

Diese Klarheit birgt eine Gefahr. Sie lädt dazu ein, sich selbst auf der richtigen Seite zu verorten und
die eigene Lebenspraxis nicht mehr prüfen zu lassen. Der Erste Johannesbrief unterbricht diese Bewe-
gung. Er verschiebt den Fokus von der Behauptung zur Bewährung. Nicht wer sagt, im Licht zu sein,
zählt – sondern wer im Licht geht.

Ich lese diesen Brief daher nicht als Verschärfung johanneischer Theologie, sondern als ihre Selbst-
kritik. Er nimmt die großen Begriffe des Evangeliums zurück auf den Boden des Alltags. Wahrheit wird
nicht länger exklusiv zugesprochen, sondern existenziell  verstanden. Sie zeigt sich nicht im Besitz,
sondern im Tun. Gemeinschaft wird nicht behauptet, sondern erweist sich im Umgang miteinander.

Diese Selbstkorrektur ist für mich hoch aktuell. Sie schützt religiöses Denken davor, sich selbst zu ab-
solut setzen. Sie hält Glauben offen für Revision, Kritik und Lernfähigkeit. Und sie bewahrt Spiritualität 
davor, sich von der Wirklichkeit zu entfernen. In einer Zeit, in der religiöse wie säkulare Weltdeutungen 
erneut nach Eindeutigkeit streben, erscheint mir diese johanneische Selbstkorrektur als bleibende 
Mahnung.

Orientierung entsteht  nicht dort,  wo Wahrheit  exklusiv behauptet wird,  sondern dort,  wo Menschen
bereit sind, ihr Leben an der Wirklichkeit prüfen zu lassen. In diesem Sinn ist der Erste Johannesbrief
für mich kein Abschluss johanneischer Theologie, sondern ihr Korrektiv – und vielleicht gerade darin ihr
reifster Ausdruck.

Johanneische Selbstkorrektur – religionssoziologisch zugespitzt 

Wenn ich den Ersten Johannesbrief religionssoziologisch lese, erkenne ich darin ein Muster, das sich in
nahezu allen religiösen Bewegungen beobachten lässt. Wo religiöse Gemeinschaften unter Druck ge-
raten – sei es durch gesellschaftlichen Wandel, innere Pluralisierung oder den Verlust traditioneller Si-
cherheiten –, steigt die Neigung zur Selbstvergewisserung. Religion beginnt dann, sich nicht mehr pri-
mär als gelebte Praxis zu verstehen, sondern als Identitätsmarker.

In solchen Phasen verschiebt sich der Akzent: Nicht mehr das gemeinsame Leben steht im Zentrum,
sondern die richtige Deutung. Nicht mehr Bewährung, sondern Zugehörigkeit. Nicht mehr Offenheit,
sondern Abgrenzung. Wahrheit wird zum sozialen Distinktionsmerkmal. Wer dazugehört, gilt  als „im
Licht“. Wer sich entzieht, steht rasch „draußen“.

Der Erste Johannesbrief reagiert genau auf diese Dynamik. Er entzieht religiöser Selbstvergewisserung
ihre soziologische Funktion. Er erlaubt es nicht, Wahrheit als Gruppenbesitz zu verwenden. „Wenn wir
sagen …“ – diese Formulierung legt offen, dass religiöse Rede selbst zur sozialen Strategie werden
kann. Wahrheit wird damit nicht verleugnet, sondern vor ihrer Instrumentalisierung geschützt.

Religionssoziologisch gelesen ist der Brief ein Gegenentwurf zu religiöser Milieubildung. Er akzeptiert
keine spirituelle Elite, keinen Erkenntnisvorsprung, keinen moralischen Sonderstatus. Wahrheit wird an
Lebenspraxis  rückgebunden – und damit  der  sozialen Kontrolle  entzogen.  Genau darin  liegt  seine
Sprengkraft.

© Norbert Rieser Seite 10 / 14

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Anschluss an heutige religiöse und säkulare Ideologien 

Was ich im johanneischen Kontext erkenne, begegnet mir heute in neuen Gewändern – religiös wie
säkular.  Auch gegenwärtige Gesellschaften produzieren ihre Formen von Licht  und Finsternis,  von
Innen  und  Außen,  von  Wahrheit  und  Irrtum.  Der  Mechanismus  bleibt  derselbe,  nur  die  Sprache
wechselt.

In  religiösen  Kontexten  zeigt  sich  dies  dort,  wo  Glaubensgewissheit  zur  Immunisierung  wird.  Wo
Zweifel  nicht  mehr  als  Ausdruck von  Redlichkeit  gelten,  sondern  als  Defizit.  Wo religiöse Identität
wichtiger wird als Lebenspraxis. Wo Wahrheit verteidigt, aber nicht mehr gelebt wird. Hier wirkt eine
Spiritualisierung, die Verantwortung entlastet, statt sie zu vertiefen.

Doch auch säkulare Weltbilder sind nicht frei davon. Ideologien der Vernunft, der Wissenschaft, der
Moral oder der politischen Reinheit können dieselbe Struktur annehmen. Auch sie erzeugen exklusive
Wahrheitsansprüche. Auch sie neigen dazu,  Abweichung moralisch zu codieren. Auch sie ersetzen
Prüfung durch Gewissheit und Dialog durch Haltung.

In beiden Fällen – religiös wie säkular – erkenne ich dieselbe Gefahr: Orientierung wird nicht mehr als
Prozess verstanden, sondern als Besitz. Wahrheit wird nicht mehr getan, sondern behauptet. Wer so
denkt, braucht keine Revision mehr. Genau hier wird Orientierung brüchig, auch wenn sie sich lautstark
als alternativlos ausgibt.

Der Erste Johannesbrief wirkt für mich wie ein frühes Gegenmittel gegen diese Dynamik. Er erlaubt
keine Immunisierung – weder religiös noch weltanschaulich. Er zwingt jede Wahrheit zurück in den
Vollzug des Lebens. Damit bleibt er erstaunlich aktuell.

Einordnung in die Architektur meines Gesamtwerks

In  die  Gesamtarchitektur  meines  Werkes  fügt  sich  diese  johanneische  Selbstkorrektur  nicht  als
exegetischer Exkurs, sondern als tragende Klärungsstation ein. Sie markiert einen Übergang: von der
Analyse religiöser und weltanschaulicher Deutungssysteme hin zu einer praxisbezogenen Orientierung.

Rückblickend erkenne ich, dass sich hier mehrere Linien meines Denkens bündeln:

• die Unterscheidung zwischen Orientierung und Gewissheit
• die Kritik an Letztbegründungen
• die Betonung von Vorläufigkeit, Maß und Revisionsfähigkeit
• die Verbindung von Glauben, Ethik und Lebenspraxis

Der johanneische Text dient mir als Spiegel. Er zeigt, dass diese Fragen keine modernen Erfindungen
sind, sondern religiöse Traditionen von Anfang an begleiten. Die Selbstkorrektur gehört zur Reife einer
Tradition – nicht zu ihrem Zerfall.

In der Struktur meines Gesamtwerks markiert dieser Abschnitt daher einen Übergang von der Theorie
der Orientierung zur Praxis der Orientierung. Nach den Analysen von Wissen, Vertrauen, Sinn und
Reflexion wird hier sichtbar, woran sich Orientierung bewährt: an der Fähigkeit, sich der Wirklichkeit
auszusetzen, ohne sich selbst zu absolutisieren.

Der Abschnitt „Johanneische Selbstkorrektur“ verweist damit bewusst nach vorne. Er öffnet den Raum
für die folgenden Kapitel zu Lebenskunst, Prozessbegleitung und Sinnarbeit. Was hier theologisch und
religionskritisch geklärt wird, soll dort praktisch Gestalt annehmen.

So bleibt mein Denken nicht bei der Kritik stehen. Es zielt auf eine Haltung, die religiöse wie säkulare
Wahrheitsansprüche  entlastet  und  zugleich  vertieft.  Wahrheit  verliert  ihren  Machtanspruch  –  und
gewinnt ihre lebensdienliche Kraft zurück.

Meta-Einordnung 

Die letzten drei Anhänge erfüllen im Werk eine Funktion:

© Norbert Rieser Seite 11 / 14

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


• Dekonstruktion von Wahrheitsabsolutismen
• Rehabilitation von Praxis, Revision und Maß
• Brücke zwischen Theologie, 

Soziologie und Lebenspraxis

Johanneische Selbstkorrektur im Horizont des Weisheitskompasses

Wenn ich die johanneische Selbstkorrektur mit meinem Weisheitskompass verschränke, erkenne ich
eine bemerkenswerte strukturelle Übereinstimmung. Der Erste Johannesbrief kritisiert nicht einzelne
Glaubensinhalte, sondern eine  Verzerrung von Orientierung: Wahrheit wird aus der Beziehung zur
Lebenspraxis gelöst und in einen Besitzanspruch überführt. Genau an dieser Stelle setzt auch mein
Kompass an.

1. Achsen des Weisheitskompasses

Wissen – Vertrauen

Die johanneischen Gegner berufen sich implizit auf ein überlegenes Wissen: Erkenntnis ersetzt Be-
ziehung.  Der  Erste  Johannesbrief  widerspricht  dem,  indem  er  Wissen  ohne  gelebtes  Vertrauen
entwertet. „Gemeinschaft“ ist keine Erkenntnisleistung, sondern eine Form von Teilhabe.

→ Im Kompass bedeutet dies: Wissen bleibt wichtig, verliert jedoch seinen Absolutheitsanspruch und 
wird durch Vertrauen existenziell ergänzt.

Sinn – Reflexion

Die religiöse Selbstgewissheit der Gruppe erzeugt Sinn durch Behauptung. Reflexion wird überflüssig,
Revision ausgeschlossen. Der Brief insistiert dagegen auf Selbstprüfung („wenn wir sagen …“).

→ Sinn entsteht nicht durch Festlegung, sondern durch reflektierte Bewährung.

2. Innere Haltung (Zentrum des Kompasses)

Die johanneische Selbstkorrektur lässt sich nahezu deckungsgleich mit den drei Kernbegriffen meines 
Weisheitskompasses lesen:

• Maß
Der Brief begrenzt religiöse Rede. Er entzieht ihr die Möglichkeit, sich selbst zu absolutisieren. 
Wahrheit darf nicht überhöht werden, sondern muss im Alltag bestehen.

• Geerdetheit
„Im Licht gehen“ meint kein geistiges Schweben, sondern eine Lebensweise, die sich der 
Wirklichkeit aussetzt. Wahrheit bleibt an konkretes Handeln gebunden.

• Revisionsfähigkeit
Wer sagt „wir haben Gemeinschaft“, muss sich prüfen lassen. Wahrheit bleibt korrigierbar. 
Selbstgewissheit wird nicht geduldet – Lernfähigkeit wird zur Bedingung von Orientierung.

© Norbert Rieser Seite 12 / 14

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


3. Spannungsbögen (Bildbezug)

Das Bild des Weisheitskompasses – die Steinbrücke zwischen Tradition und Reflexion – trifft den 
johanneischen Konflikt präzise. Das Johannesevangelium steht für eine starke Tradition, die Identität 
stiftet, aber zur Verhärtung neigt. Der Erste Johannesbrief führt Reflexion ein, ohne die Tradition 
aufzugeben. Er bleibt auf der Brücke.

• Tradition ↔ Reflexion
→ Wahrheit wird nicht verworfen, sondern neu gebunden.

• Stabilität ↔ Wandel
→ Gemeinschaft bleibt, aber ihre Gestalt verändert sich.

• Sicherheit ↔ Offenheit
→ Gewissheit wird durch Verantwortung ersetzt.

So wird der Weisheitskompass nicht zur Illustration des Textes, sondern zu seiner strukturierenden 
Lesebrille.

4. Ergebnis

Johanneische  Selbstkorrektur  und  Weisheitskompass  zielen  auf  dasselbe:  Orientierung  ohne
Letztbegründung,  aber  nicht  ohne  Maß.  Wahrheit  ohne  Besitzanspruch,  aber  nicht  ohne  Verant-
wortung. Spiritualität ohne Entkopplung vom Leben.

© Norbert Rieser Seite 13 / 14

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


RELIGIONSOFFENES NACHWORT

Orientierung im Offenen 
Am Ende bleibt für mich keine letzte Gewissheit, wohl aber eine geklärte Haltung. Orientierung entsteht
dort, wo Menschen bereit sind, ihr Denken und Handeln miteinander in Beziehung zu halten. Wahrheit 
zeigt sich nicht in der Stärke von Überzeugungen, sondern in der Bereitschaft zur Prüfung.

Ich habe gelernt, dass starke Deutungen – religiöse wie säkulare – gefährlich werden, wenn sie sich
selbst nicht mehr korrigieren lassen. Wo Wahrheit behauptet wird, ohne gelebt zu werden, verliert sie
ihre Glaubwürdigkeit. Wo Sinn fixiert wird, ohne reflektiert zu bleiben, erstarrt er.

Der Weisheitskompass fasst diese Einsicht für mich zusammen: Maß statt Überhöhung. Geerdetheit
statt Abhebung. Revisionsfähigkeit statt Selbstgewissheit. In dieser Haltung bleibt Orientierung möglich
– auch ohne letzte Begründungen.

Was trägt, ist nicht die endgültige Antwort, sondern die Bereitschaft, im Offenen zu bleiben. Nicht alles 
zu wissen, aber verantwortlich zu urteilen. Nicht alles zu sichern, aber den nächsten Schritt zu wagen. 
In diesem Sinn verstehe ich Orientierung als eine Praxis, die weder religiös noch säkular exklusiv ist – 
sondern menschlich.

Was bedeutet „paränetisch“? (einfach erklärt)

Paränetisch beschreibt eine Art zu sprechen oder zu schreiben, die Menschen nicht belehren, 
sondern orientieren will.

Es geht dabei nicht um Fachwissen oder komplizierte Erklärungen. Es geht darum, wie man leben 
kann, wenn Dinge unklar, schwierig oder widersprüchlich sind.

Paränetische Texte sagen nicht:

„So ist es.“

Sondern:

„Achte darauf, wie du lebst.“

Sie wollen keine fertigen Antworten geben. Sie laden dazu ein,

• ehrlich hinzuschauen,
• Verantwortung zu übernehmen,
• das eigene Handeln zu prüfen,
• und bei Bedarf etwas zu ändern.

Paränetisch zu sprechen heißt:

• nicht recht haben wollen,
• sondern weiterhelfen,
• nicht festlegen,
• sondern ermutigen.

Kurz gesagt:
Paränetisch heißt: Orientierung geben, ohne zu bevormunden.

Paränetisch bedeutet: Es geht nicht darum, Recht zu haben, sondern darum, im Leben zu helfen.
Solche Texte geben Orientierung und laden ein, das eigene Handeln ehrlich zu prüfen.

Paränetisch  heißt:  Jemand  will  dir  nicht  sagen,  was  du  denken  musst,  sondern  helfen,  gute
Entscheidungen zu treffen. Es geht darum, aufmerksam zu sein, fair zu handeln und dazuzulernen,
wenn beobachtet wird, dass etwas nicht gut läuft.

© Norbert Rieser Seite 14 / 14

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

	Exegese zu 1 Johannes 1,6
	1. Literarischer und theologischer Kontext
	2. Zentrale Begriffe im Urtext (präzise gelesen)
	a) „sagen, dass wir Gemeinschaft mit ihm haben“
	b) „wandeln in der Finsternis“
	c) „so lügen wir“
	d) „und tun nicht die Wahrheit“

	3. Theologischer Kern des Verses
	4. Anschluss an meine Haltung
	a) Orientierung ohne Letztbegründung
	b) Vorläufigkeit statt Heilsgewissheit
	c) Beten / Innehalten

	5. Zuspitzung in einem Satz
	6. Kurze Gegenüberstellung (klärend)
	Fazit

	ANHANG I
	Homiletische Verdichtung zu 1 Johannes 1,6

	ANHANG II
	Säkulare Übersetzung: „Wahrheit tun“ ohne Gottesrede
	Kurze Einordnung
	„Wahrheit tun“ – religiöse und säkulare Lesart im Vergleich
	Zusammenfassend

	Erweiterte Exegese
	Literarischer, theologischer und historischer Kontext

	1. Literarischer Kontext (kurz rekapituliert)
	2. Theologischer Konflikt im Inneren der johanneischen Bewegung
	a) Spaltung statt äußerer Verfolgung
	b) Problematische Spiritualisierung

	3. Historischer Kontext: Die johanneische Schule im Umbruch
	a) Späte Entstehungszeit

	Präzise Bedeutung
	In der Bibelauslegung (z. B. 1. Johannesbrief)
	Abgrenzung (hilfreich)
	Warum das zu meinem Denken passt
	b) Bruch mit dem Judentum
	c) Das Problem des Johannesevangeliums (meine berechtigte Skepsis)

	4. 1 Johannes 1,6 als innerjohanneische Selbstkritik
	5. Historisch-theologische Tiefenschicht des Begriffs „Wahrheit tun“
	6. Einordnung im Blick auf meine Haltung
	7. Zusammenfassende These
	Historische Einordnung – religionskritisch zugespitzt
	Kritische Auseinandersetzung mit dem Johannesevangelium

	EIGENSTÄNDIGER WERKABSCHNITT
	Johanneische Selbstkorrektur
	Johanneische Selbstkorrektur – religionssoziologisch zugespitzt
	Anschluss an heutige religiöse und säkulare Ideologien
	Einordnung in die Architektur meines Gesamtwerks
	Meta-Einordnung
	Johanneische Selbstkorrektur im Horizont des Weisheitskompasses
	1. Achsen des Weisheitskompasses
	2. Innere Haltung (Zentrum des Kompasses)
	3. Spannungsbögen (Bildbezug)
	4. Ergebnis

	RELIGIONSOFFENES NACHWORT
	Orientierung im Offenen
	Was bedeutet „paränetisch“? (einfach erklärt)


