
Orientierung – Letztbegründung - Gnade
Ein persönlicher Klärungsversuch

Wenn ich davon spreche, dass Orientierung ohne Letztbegründung möglich bleibt, meine ich keinen
Verlust an Halt, sondern eine gewonnene Form von Redlichkeit. Am Ende meines Denk- und Lebens-
weges steht keine endgültige Antwort, kein letzter Grund, auf den sich alles widerspruchsfrei zurück-
führen ließe. Was sich jedoch herausgebildet hat, ist eine tragfähige Haltung – und diese trägt verläss-
licher, als es jede behauptete Endgültigkeit vermag.

Lange erschien mir Orientierung nur dort möglich, wo ein fester Grund angenommen werden konnte:
eine letzte Wahrheit,  eine unhintergehbare Begründung, ein metaphysischer oder theologischer Fix-
punkt. Solche Letztbegründungen wirken entlastend. Sie versprechen Sicherheit, Eindeutigkeit, Schutz
vor Zweifel. Rückblickend erkenne ich jedoch, dass sie zugleich eine Kehrseite besitzen: Sie neigen
dazu, Denken zu verengen, Verantwortung zu delegieren und Wirklichkeit zu vereinfachen.

Meine Erfahrung war eine andere. Orientierung entsteht nicht erst dort, wo alle Fragen beant-wortet
sind. Sie entsteht dort, wo Menschen bereit sind, vorläufig zu urteilen, ihre Einsichten zu prüfen, zu
korrigieren und in Beziehung zur Welt zu setzen. Vorläufigkeit erweist sich dabei nicht als Mangel,
sondern  als  Ausdruck  intellektueller  und  existenzieller  Ehrlichkeit.  Sie  hält  Denken  beweglich  und
bewahrt es davor, sich selbst absolut zu setzen.

„Ohne  Letztbegründung“  heißt  für  mich  daher  nicht:  ohne  Maßstab,  ohne  Wahrheit,  ohne  Verant-
wortung.  Es heißt  vielmehr:  ohne den Anspruch,  diese Maßstäbe ein für  alle  Mal  festzuschreiben.
Orientierung bewährt sich im Vollzug – im Handeln, im Dialog, in der Bereitschaft zur Revision. Sie ist
kein Besitz, sondern eine Praxis.

Auch mein Gottesdenken hat sich in diesem Horizont verändert. Gott erscheint mir nicht mehr als letzte
erklärende Instanz, die Sinn garantiert oder Leid auflöst. Vielmehr verstehe ich Transzendenz als einen
tragenden Zusammenhang, der Wirklichkeit durchzieht, ohne sie festzulegen. Diese Sicht entlastet vom
Zwang zur Rechtfertigung, ohne in Beliebigkeit zu führen. Sie ermöglicht eine Spiritualität der Haltung: 
aufmerksam, geerdet, verantwortlich.

Gerade in einer Zeit tiefgreifender Umbrüche erweist sich diese Form von Orientierung als tragfähig.
Wo alte Sicherheiten brüchig werden, wächst die Versuchung, neue Letztbegründungen zu errichten –
moralische,  ideologische oder  religiöse.  Ich  halte  dem entgegen:  Orientierung entsteht  nicht  durch
Verhärtung, sondern durch Urteilskraft. Nicht durch Fixierung, sondern durch Maß. Nicht durch letzte
Antworten, sondern durch die Bereitschaft, den nächsten Schritt verantwortet zu gehen.

Klärung Übersicht
Aspekt Orientierung mit Letztbegründung Orientierung ohne Letztbegründung

Grundannahme
Es gibt einen letzten,

unhintergehbaren Grund
Es gibt tragfähige, aber vorläufige Gründe

Sicherheit Gewissheit durch Fixierung Verlässlichkeit durch Bewährung
Wahrheit Zeitlos festgelegt Geschichtlich, dialogisch geprüft

Verantwortung Teilweise delegiert Persönlich übernommen
Denken Abschließend Revisionsfähig
Glaube Erklärungsinstanz Haltung des Vertrauens

Sinn Vorgegeben Aktive Sinnarbeit
Freiheit Schutz durch Eindeutigkeit Urteilskraft im Offenen

Schlussgedanke

Orientierung  ohne  Letztbegründung  bedeutet  für  mich,  im  Bewusstsein  der  eigenen  Begrenztheit
handlungsfähig zu bleiben. Sie verzichtet auf den Anspruch letzter Sicherheiten, ohne den Mut zur
Verantwortung zu verlieren. Was trägt, ist nicht die endgültige Antwort, sondern eine Haltung, die Maß
hält, geerdet bleibt und offen für Revision ist. Diese Form von Orientierung erscheint mir verlässlich
genug, um in einer unsicheren Welt nicht stehen zu bleiben – sondern weiterzugehen.

© Norbert Rieser Seite 1 / 5

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Anhang
Offen für Gnade

Wenn ich von Orientierung ohne Letztbegründung spreche, bedeutet dies nicht, dass ich mich selbst
zum letzten Maßstab erhebe. Vorläufigkeit heißt für mich nicht Selbstgenügsamkeit. Sie schließt ein
Moment ein, das sich dem Zugriff  entzieht: die Erfahrung, dass nicht alles aus eigener Urteilskraft,
Einsicht oder Anstrengung hervorgeht. Offen für Gnade zu bleiben bedeutet für mich, anzuerkennen,
dass Orientierung nicht  vollständig machbar ist.  So sehr  Sinn auch gestaltet,  Verantwortung über-
nommen und Urteile reflektiert werden – es bleibt ein Rest, der sich nicht erzwingen lässt. Vertrauen
wächst nicht auf Befehl. Versöhnung lässt sich nicht produzieren. Gelassenheit entzieht sich direkter
Verfügung. Gnade benennt genau diesen Überschuss.

Dabei  verstehe ich  Gnade nicht  als  Eingriff  von außen,  der  das eigene Denken ersetzt  oder  Ent-
scheidungen aufhebt. Sie wirkt leiser. Als Entlastung von dem Anspruch, sich selbst endgültig recht-
fertigen zu  müssen.  Als  Zuspruch,  dass Vorläufigkeit  nicht  Versagen  bedeutet.  Als  Raum,  in  dem
Scheitern nicht das letzte Wort behält.

In diesem Sinn widerspricht Offenheit für Gnade meiner Haltung nicht, sie korrigiert sie. Sie bewahrt sie
davor, sich selbst absolut zu setzen. Wo Orientierung ohne Letztbegründung gelebt wird, wächst die
Gefahr subtiler Selbstüberforderung: alles verstehen, alles verantworten, alles tragen zu müssen. Die
Offenheit für Gnade setzt eine Grenze – nicht als Rückzug, als Befreiung.

Gnade erscheint mir nicht als Gegenbegriff  zur Verantwortung, sondern als ihr Resonanzraum. Sie
nimmt der Verantwortung nichts von ihrem Ernst, bewahrt sie jedoch davor, hart zu werden. Sie erlaubt
es, Maß zu halten – mit mir selbst und mit anderen. Sie öffnet die Möglichkeit, neu anzufangen, ohne
die Geschichte zu leugnen.

So bleibt meine Orientierung bewusst vorläufig – und dennoch getragen. Nicht abgesichert durch Letzt-
begründungen, wohl aber offen für das, was sich nicht herstellen lässt. In dieser Spannung zwischen 
verantwortetem Urteil und unverfügbarer Zuwendung finde ich einen tragfähigen Horizont: nüchtern 
genug, um der Wirklichkeit standzuhalten, und weit genug, um Hoffnung zuzulassen.

Ergänzung
Beten – Gott ins Leben bringen

Wenn ich in diesem Zusammenhang vom Beten spreche, meine ich keine Technik, mit der Wirklichkeit
beeinflusst oder Gott zu einem Handeln bewegt werden soll. Beten bedeutet für mich nicht, etwas von
Gott zu erbitten, was sich dem eigenen Leben entzieht. Vielmehr verstehe ich Beten als eine Praxis der
Ausrichtung – als Weise, Gott ins eigene Leben hineinzunehmen, nicht als Instanz über ihm.

Beten bringt Gott nicht näher, weil Gott fern wäre. Es verändert vielmehr die eigene Haltung zur Wirk-
lichkeit. Im Beten halte ich inne. Ich trete aus dem Modus der Erklärung, der Rechtfertigung und des
Machens heraus. Ich öffne einen Raum, in dem das Leben nicht vollständig verfügbar sein muss. In
diesem Sinn ist Beten keine Flucht aus der Welt, sondern eine bewusste Form von Präsenz in ihr.

Für mich fügt sich Beten nahtlos in die Orientierung ohne Letztbegründung ein. Gerade weil ich auf
letzte Erklärungen verzichte, gewinnt die Praxis des Betens an Bedeutung. Sie ersetzt keine Urteile
und hebt Verantwortung nicht auf. Sie schafft vielmehr einen inneren Resonanzraum, in dem Urteile
reifen können, Verantwortung Maß findet und Vorläufigkeit ausgehalten wird.

Beten heißt in diesem Horizont, Gott nicht als Erklärung zu benutzen, sondern als Beziehung ernst zu
nehmen. Nicht als Antwort auf offene Fragen, sondern als Gegenwart im offenen Leben. Wo Beten
gelingt, verschiebt sich der Fokus: weg vom Anspruch, alles tragen zu müssen, hin zu der Bereitschaft,
sich tragen zu lassen – ohne die eigene Verantwortung abzugeben.

So verstanden ist Beten eine leise Praxis der Erdung. Es verbindet Aufmerksamkeit mit Vertrauen, 
Nüchternheit mit Hoffnung. Es macht Gott nicht verfügbar, sondern mich ansprechbar. Und genau darin

© Norbert Rieser Seite 2 / 5

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


liegt seine Kraft: Gott wird nicht gedacht, sondern ins Leben eingelassen. In dieser Weise bleibt mein 
Glaube beweglich. Er fixiert Gott nicht in Begriffen, sondern lässt Raum für Begegnung. Beten wird so 
zur alltäglichen Gestalt dessen, was ich unter Orientierung verstehe: bewusst vorläufig, verantwortet 
gelebt – und offen für Gnade.

Anhang
Innehalten – Leben ins Leben bringen

Wenn ich von einer Praxis spreche, die meinem Denken Halt gibt, meine ich kein religiöses Ritual und
keine Technik zur Selbstoptimierung. Es geht mir um eine Form des Innehaltens, in der das Leben
nicht  weiter  erklärt,  bewertet  oder  gesteuert  werden muss.  Eine  Unterbrechung,  in  der  das
eigene Tun zurücktritt und Wahrnehmung Raum gewinnt.

Dieses Innehalten bringt nichts Neues von außen hinzu. Es verändert vielmehr die Art, wie ich dem
begegne, was ohnehin da ist. Ich trete aus dem Modus des Machens heraus und lasse zu, dass sich
Wirklichkeit zeigt, ohne sofort eingeordnet oder gerechtfertigt werden zu müssen. In dieser Haltung
wird erfahrbar, dass nicht alles verfügbar ist – und auch nicht verfügbar sein muss.

Gerade in einer Orientierung ohne Letztbegründung gewinnt diese Praxis an Bedeutung. Wo keine
letzten Sicherheiten tragen, wächst leicht der Druck, alles selbst zusammenhalten zu müssen. Inne-
halten  wirkt  hier  entlastend.  Es  schafft  einen  inneren  Raum,  in  dem  Urteile  langsamer  werden,
Erwartungen relativiert und Maßstäbe überprüfbar bleiben.

Diese Form der Zuwendung zum eigenen Leben ist keine Flucht aus Verantwortung. Sie ersetzt keine
Entscheidungen und nimmt ihnen nichts von ihrem Ernst. Vielmehr ermöglicht sie, Entscheidungen aus
größerer Klarheit zu treffen. Was sich im Innehalten zeigt, ist weniger eine Antwort als eine veränderte
Perspektive: Die Wahrnehmung weitet sich, der Blick wird nüchterner, zugleich freundlicher.

In dieser Haltung wird spürbar, dass Orientierung nicht allein aus Kontrolle entsteht. Es gibt eine Di-
mension des Getragenseins, die sich nicht herstellen lässt, die jedoch erfahrbar wird, wenn das eigene
Festhalten nachlässt. Diese Erfahrung entzieht sich klaren Begriffen. Sie wirkt eher als Stimmung, als
Vertrauen, als leise Zuversicht.

So verstanden ist Innehalten eine alltägliche Praxis der Erdung. Sie verbindet Aufmerksamkeit mit Ge-
lassenheit und Verantwortung mit Offenheit. Sie lässt das Leben zu Wort kommen, ohne es festzu-
legen. In ihr zeigt sich eine Form von Orientierung, die weder abgesichert noch beliebig ist – sondern
verlässlich genug, um den nächsten Schritt zu wagen.

© Norbert Rieser Seite 3 / 5

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


© Norbert Rieser Seite 4 / 5

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Warum das Bild stimmig bleibt

Das aktuelle Bild transportiert keine konfessionelle Aussage, sondern eine Haltung:

• Die Steinbrücke
→ Übergang, Tragfähigkeit, Gehen im Offenen
→ passt exakt zu Orientierung ohne Letztbegründung

• Die Spannung Tradition ↔ Reflexion
→ nicht aufgelöst, sondern verbunden
→ visuelle Entsprechung Ihrer Denkbewegung

• Der Weisheitskompass (Maß – Geerdetheit – Revisionsfähigkeit)
→ innere Haltung statt fertiger Antworten
→ kompatibel mit religionsoffener Lesart

• Vertrauen & Wissen
→ als Achsen, nicht als Dogmen
→ offen deutbar (existentiell wie religiös)

• Kein explizites Gottesbild
→ weder Personalisierung noch Symbolzwang
→ ermöglicht sowohl spirituelle als auch säkulare Aneignung

Damit ist das Bild anschlussfähig für:

• religiös Suchende
• philosophisch Interessierte
• religionsoffenes Publikum
• Museum / Buch / Homepage

Entscheidender Punkt

Das Bild erzählt nichts fest, 

sondern öffnet einen Deutungsraum. 

Genau das entspricht meiner Textaussage:
Orientierung entsteht nicht durch Fixierung, 

- durch verantwortete Beziehung.

© Norbert Rieser Seite 5 / 5

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

	Orientierung – Letztbegründung - Gnade
	Klärung Übersicht
	Schlussgedanke
	Anhang
	Offen für Gnade

	Ergänzung
	Beten – Gott ins Leben bringen

	Anhang
	Innehalten – Leben ins Leben bringen

	Warum das Bild stimmig bleibt
	Entscheidender Punkt

