Orientierung — Letztbegriindung - Gnade
Ein persénlicher Klarungsversuch
Wenn ich davon spreche, dass Orientierung ohne Letztbegriindung maoglich bleibt, meine ich keinen
Verlust an Halt, sondern eine gewonnene Form von Redlichkeit. Am Ende meines Denk- und Lebens-
weges steht keine endgultige Antwort, kein letzter Grund, auf den sich alles widerspruchsfrei zurlck-
fuhren lieRe. Was sich jedoch herausgebildet hat, ist eine tragfahige Haltung — und diese tragt verlass-
licher, als es jede behauptete Endgultigkeit vermag.

Lange erschien mir Orientierung nur dort méglich, wo ein fester Grund angenommen werden konnte:
eine letzte Wahrheit, eine unhintergehbare Begrindung, ein metaphysischer oder theologischer Fix-
punkt. Solche Letztbegriindungen wirken entlastend. Sie versprechen Sicherheit, Eindeutigkeit, Schutz
vor Zweifel. Ruckblickend erkenne ich jedoch, dass sie zugleich eine Kehrseite besitzen: Sie neigen
dazu, Denken zu verengen, Verantwortung zu delegieren und Wirklichkeit zu vereinfachen.

Meine Erfahrung war eine andere. Orientierung entsteht nicht erst dort, wo alle Fragen beant-wortet
sind. Sie entsteht dort, wo Menschen bereit sind, vorlaufig zu urteilen, ihre Einsichten zu prifen, zu
korrigieren und in Beziehung zur Welt zu setzen. Vorlaufigkeit erweist sich dabei nicht als Mangel,
sondern als Ausdruck intellektueller und existenzieller Ehrlichkeit. Sie halt Denken beweglich und
bewahrt es davor, sich selbst absolut zu setzen.

,Ohne Letztbegrindung“ heifldt fir mich daher nicht: ohne Malstab, ohne Wahrheit, ohne Verant-
wortung. Es heil3t vielmehr: ohne den Anspruch, diese Malstabe ein fur alle Mal festzuschreiben.
Orientierung bewahrt sich im Vollzug — im Handeln, im Dialog, in der Bereitschaft zur Revision. Sie ist
kein Besitz, sondern eine Praxis.

Auch mein Gottesdenken hat sich in diesem Horizont verandert. Gott erscheint mir nicht mehr als letzte
erklarende Instanz, die Sinn garantiert oder Leid auflost. Vielmehr verstehe ich Transzendenz als einen
tragenden Zusammenhang, der Wirklichkeit durchzieht, ohne sie festzulegen. Diese Sicht entlastet vom
Zwang zur Rechtfertigung, ohne in Beliebigkeit zu fihren. Sie ermdglicht eine Spiritualitat der Haltung:
aufmerksam, geerdet, verantwortlich.

Gerade in einer Zeit tiefgreifender Umbriche erweist sich diese Form von Orientierung als tragfahig.
Wo alte Sicherheiten briichig werden, wachst die Versuchung, neue Letztbegrindungen zu errichten —
moralische, ideologische oder religidse. Ich halte dem entgegen: Orientierung entsteht nicht durch
Verhartung, sondern durch Urteilskraft. Nicht durch Fixierung, sondern durch Malf3. Nicht durch letzte
Antworten, sondern durch die Bereitschaft, den nachsten Schritt verantwortet zu gehen.

Klarung Ubersicht

Aspekt Orientierung mit Letztbegriindung | Orientierung ohne Letztbegriindung
Grundannahme uni?n?é?égwsgréfzcgerzﬁd Es gibt tragfahige, aber vorlaufige Grinde
Sicherheit Gewissheit durch Fixierung Verlasslichkeit durch Bewahrung
Wahrheit Zeitlos festgelegt Geschichtlich, dialogisch gepruft
Verantwortung Teilweise delegiert Personlich Ubernommen
Denken Abschliel3end Revisionsfahig
Glaube Erklarungsinstanz Haltung des Vertrauens
Sinn Vorgegeben Aktive Sinnarbeit
Freiheit Schutz durch Eindeutigkeit Urteilskraft im Offenen

Schlussgedanke

Orientierung ohne Letztbegrindung bedeutet fir mich, im Bewusstsein der eigenen Begrenztheit
handlungsfahig zu bleiben. Sie verzichtet auf den Anspruch letzter Sicherheiten, ohne den Mut zur
Verantwortung zu verlieren. Was tragt, ist nicht die endgultige Antwort, sondern eine Haltung, die Mal}
halt, geerdet bleibt und offen fir Revision ist. Diese Form von Orientierung erscheint mir verlasslich
genug, um in einer unsicheren Welt nicht stehen zu bleiben — sondern weiterzugehen.

© Norbert Rieser Seite 1 /5


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

Anhang
Offen fuir Gnade

Wenn ich von Orientierung ohne Letztbegriindung spreche, bedeutet dies nicht, dass ich mich selbst
zum letzten Malistab erhebe. Vorlaufigkeit heidt fur mich nicht Selbstgenugsamkeit. Sie schliel3t ein
Moment ein, das sich dem Zugriff entzieht: die Erfahrung, dass nicht alles aus eigener Urteilskraft,
Einsicht oder Anstrengung hervorgeht. Offen fur Gnade zu bleiben bedeutet fur mich, anzuerkennen,
dass Orientierung nicht vollstdndig machbar ist. So sehr Sinn auch gestaltet, Verantwortung Utber-
nommen und Urteile reflektiert werden — es bleibt ein Rest, der sich nicht erzwingen lasst. Vertrauen
wachst nicht auf Befehl. Verséhnung lasst sich nicht produzieren. Gelassenheit entzieht sich direkter
Verfiigung. Gnade benennt genau diesen Uberschuss.

Dabei verstehe ich Gnade nicht als Eingriff von auf’en, der das eigene Denken ersetzt oder Ent-
scheidungen aufhebt. Sie wirkt leiser. Als Entlastung von dem Anspruch, sich selbst endgultig recht-
fertigen zu mussen. Als Zuspruch, dass Vorlaufigkeit nicht Versagen bedeutet. Als Raum, in dem
Scheitern nicht das letzte Wort behalt.

In diesem Sinn widerspricht Offenheit fir Gnade meiner Haltung nicht, sie korrigiert sie. Sie bewahrt sie
davor, sich selbst absolut zu setzen. Wo Orientierung ohne Letztbegrindung gelebt wird, wachst die
Gefahr subtiler Selbstiberforderung: alles verstehen, alles verantworten, alles tragen zu muissen. Die
Offenheit fir Gnade setzt eine Grenze — nicht als Ruckzug, als Befreiung.

Gnade erscheint mir nicht als Gegenbegriff zur Verantwortung, sondern als ihr Resonanzraum. Sie
nimmt der Verantwortung nichts von ihrem Ernst, bewahrt sie jedoch davor, hart zu werden. Sie erlaubt
es, Mal} zu halten — mit mir selbst und mit anderen. Sie 6ffnet die Mdglichkeit, neu anzufangen, ohne
die Geschichte zu leugnen.

So bleibt meine Orientierung bewusst vorlaufig — und dennoch getragen. Nicht abgesichert durch Letzt-
begrindungen, wohl aber offen fur das, was sich nicht herstellen Iasst. In dieser Spannung zwischen
verantwortetem Urteil und unverfiigbarer Zuwendung finde ich einen tragfahigen Horizont: niichtern
genug, um der Wirklichkeit standzuhalten, und weit genug, um Hoffnung zuzulassen.

Erganzung
Beten — Gott ins Leben bringen

Wenn ich in diesem Zusammenhang vom Beten spreche, meine ich keine Technik, mit der Wirklichkeit
beeinflusst oder Gott zu einem Handeln bewegt werden soll. Beten bedeutet fur mich nicht, etwas von
Gott zu erbitten, was sich dem eigenen Leben entzieht. Vielmehr verstehe ich Beten als eine Praxis der
Ausrichtung — als Weise, Gott ins eigene Leben hineinzunehmen, nicht als Instanz tber ihm.

Beten bringt Gott nicht naher, weil Gott fern ware. Es verandert vielmehr die eigene Haltung zur Wirk-
lichkeit. Im Beten halte ich inne. Ich trete aus dem Modus der Erklarung, der Rechtfertigung und des
Machens heraus. Ich 6ffne einen Raum, in dem das Leben nicht vollstandig verfugbar sein muss. In
diesem Sinn ist Beten keine Flucht aus der Welt, sondern eine bewusste Form von Prasenz in ihr.

FUr mich flgt sich Beten nahtlos in die Orientierung ohne Letztbegrindung ein. Gerade weil ich auf
letzte Erklarungen verzichte, gewinnt die Praxis des Betens an Bedeutung. Sie ersetzt keine Urteile
und hebt Verantwortung nicht auf. Sie schafft vielmehr einen inneren Resonanzraum, in dem Urteile
reifen konnen, Verantwortung Mal} findet und Vorlaufigkeit ausgehalten wird.

Beten heil3t in diesem Horizont, Gott nicht als Erklarung zu benutzen, sondern als Beziehung ernst zu
nehmen. Nicht als Antwort auf offene Fragen, sondern als Gegenwart im offenen Leben. Wo Beten
gelingt, verschiebt sich der Fokus: weg vom Anspruch, alles tragen zu mussen, hin zu der Bereitschaft,
sich tragen zu lassen — ohne die eigene Verantwortung abzugeben.

So verstanden ist Beten eine leise Praxis der Erdung. Es verbindet Aufmerksamkeit mit Vertrauen,
Nuchternheit mit Hoffnung. Es macht Gott nicht verfugbar, sondern mich ansprechbar. Und genau darin

© Norbert Rieser Seite 2/ 5


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

liegt seine Kraft: Gott wird nicht gedacht, sondern ins Leben eingelassen. In dieser Weise bleibt mein
Glaube beweglich. Er fixiert Gott nicht in Begriffen, sondern lasst Raum fur Begegnung. Beten wird so
zur alltaglichen Gestalt dessen, was ich unter Orientierung verstehe: bewusst vorlaufig, verantwortet
gelebt — und offen fur Gnade.

Anhang
Innehalten — Leben ins Leben bringen

Wenn ich von einer Praxis spreche, die meinem Denken Halt gibt, meine ich kein religioses Ritual und
keine Technik zur Selbstoptimierung. Es geht mir um eine Form des Innehaltens, in der das Leben
nicht weiter erklart, bewertet oder gesteuert werden muss. Eine Unterbrechung, in der das
eigene Tun zuriicktritt und Wahrnehmung Raum gewinnt.

Dieses Innehalten bringt nichts Neues von aufden hinzu. Es verandert vielmehr die Art, wie ich dem
begegne, was ohnehin da ist. Ich trete aus dem Modus des Machens heraus und lasse zu, dass sich
Wirklichkeit zeigt, ohne sofort eingeordnet oder gerechtfertigt werden zu muissen. In dieser Haltung
wird erfahrbar, dass nicht alles verfugbar ist — und auch nicht verfugbar sein muss.

Gerade in einer Orientierung ohne Letztbegriindung gewinnt diese Praxis an Bedeutung. Wo keine
letzten Sicherheiten tragen, wachst leicht der Druck, alles selbst zusammenhalten zu mussen. Inne-
halten wirkt hier entlastend. Es schafft einen inneren Raum, in dem Urteile langsamer werden,
Erwartungen relativiert und Mal3stabe Uberprufbar bleiben.

Diese Form der Zuwendung zum eigenen Leben ist keine Flucht aus Verantwortung. Sie ersetzt keine
Entscheidungen und nimmt ihnen nichts von ihrem Ernst. Vielmehr ermdglicht sie, Entscheidungen aus
grélerer Klarheit zu treffen. Was sich im Innehalten zeigt, ist weniger eine Antwort als eine veranderte
Perspektive: Die Wahrnehmung weitet sich, der Blick wird nuchterner, zugleich freundlicher.

In dieser Haltung wird spurbar, dass Orientierung nicht allein aus Kontrolle entsteht. Es gibt eine Di-
mension des Getragenseins, die sich nicht herstellen lasst, die jedoch erfahrbar wird, wenn das eigene
Festhalten nachlasst. Diese Erfahrung entzieht sich klaren Begriffen. Sie wirkt eher als Stimmung, als
Vertrauen, als leise Zuversicht.

So verstanden ist Innehalten eine alltagliche Praxis der Erdung. Sie verbindet Aufmerksamkeit mit Ge-
lassenheit und Verantwortung mit Offenheit. Sie lasst das Leben zu Wort kommen, ohne es festzu-
legen. In ihr zeigt sich eine Form von Orientierung, die weder abgesichert noch beliebig ist — sondern
verlasslich genug, um den nachsten Schritt zu wagen.

© Norbert Rieser Seite 3/5


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

© Norbert Rieser Seite 4 / 5


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

Warum das Bild stimmig bleibt

Das aktuelle Bild transportiert keine konfessionelle Aussage, sondern eine Haltung:

Die Steinbriicke
— Ubergang, Tragfahigkeit, Gehen im Offenen
— passt exakt zu Orientierung ohne Letztbegriindung

Die Spannung Tradition — Reflexion
— nicht aufgeldst, sondern verbunden
— visuelle Entsprechung lhrer Denkbewegung

Der Weisheitskompass (MaB — Geerdetheit — Revisionsfahigkeit)
— innere Haltung statt fertiger Antworten
— kompatibel mit religionsoffener Lesart

Vertrauen & Wissen
— als Achsen, nicht als Dogmen
— offen deutbar (existentiell wie religios)

Kein explizites Gottesbild
— weder Personalisierung noch Symbolzwang
— ermadglicht sowohl spirituelle als auch sakulare Aneignung

Damit ist das Bild anschlussfahig fur:

* religids Suchende

* philosophisch Interessierte
* religionsoffenes Publikum

* Museum / Buch / Homepage

Entscheidender Punkt
Das Bild erzahlt nichts fest,

sondern offnet einen Deutungsraum.

Genau das entspricht meiner Textaussage:
Orientierung entsteht nicht durch Fixierung,
- durch verantwortete Beziehung.

© Norbert Rieser Seite 5/ 5


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

	Orientierung – Letztbegründung - Gnade
	Klärung Übersicht
	Schlussgedanke
	Anhang
	Offen für Gnade

	Ergänzung
	Beten – Gott ins Leben bringen

	Anhang
	Innehalten – Leben ins Leben bringen

	Warum das Bild stimmig bleibt
	Entscheidender Punkt

