Der Weisheitskompass
Orientierung mit einer zeitgemal reflektierten Lebenseinstellung — existenziell - 6kumenisch

Leitgedanke

»ZeitgemaR reflektiert” bedeutet: Orientierung entsteht heute nicht mehr aus Zwang, Autoritat oder
nur Uberlieferung, sondern aus bewusster Priifung, persénlicher Verantwortung und lernbereiter
Haltung. Der Weisheitskompass ist kein Glaubensersatz, kein Dogmensystem und keine Ideologie. Er
ist ein Orientierungsmodell, das Menschen hilft, sich in komplexen, offenen und
widerspriichlichen Lebenslagen verantwortlich zu verorten.

1. Warum ein ,,Kompass“?
Ein Kompass gibt:
* keine fertigen Wege,
* keine schnellen Lésungen,
* keine Garantien.
Er hilft vielmehr,

» die Richtung zu klaren,
* Extreme zu vermeiden,
* Entscheidungen mafBvoll zu treffen.

Der Weisheitskompass eignet sich daher besonders fur eine Zeit,

* in der Autoritaten fraglich geworden sind,

* in der Vielfalt zunimmt,

* in der Orientierung nicht mehr verordnet werden kann.
2. Die Mitte: ,,Glaube heute‘ — existenziell verstanden

In der Mitte des Kompasses steht nicht eine Institution, nicht eine Lehre, sondern:

»Glaube heute” als existenzielle Haltung

Gemeint ist:

* Vertrauen angesichts von Unsicherheit
» Sinnorientierung trotz Vorlaufigkeit
* Verantwortung ohne Allmachtsanspruch

Glaube wird hier nicht als Zwang, sondern als bewusste Entscheidung verstanden — offen, prufbar,
dialogfahig. Gerade deshalb darf er ruhig und selbstbewusst auftreten.

© Norbert Rieser Seite 1/ 20


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

3. Die vier Grundrichtungen des Weisheitskompasses

TRANSZENDENZ-
HORIZONT

Verstehenssinn, Lebens- &
Resonanzssinn

GLAUBEN WISSEN

existenzielle Haltung kritisch geprift,
Vertrauen _L WEISHEIT L sprachbewusst <>

Offenheit maRvolle Orientierungs- & geldéirt
Urteilskraft

KRITISCHE
SELBSTREFLEXION
Vertrauenskompetenz

O

Perspektivenbe
8 \)ﬁc’

ERFAVE

Der Weisheitskompass entfaltet sich in vier miteinander verbundenen Dimensionen. Keine steht fur
sich allein — Orientierung entsteht im Zusammenspiel.

3.1 Freiheit
(oben im Transzendenz-Horizont verortet)

Freiheit meint nicht Beliebigkeit, sondern:

* Freiheit von Zwang

* Freiheit zur Entscheidung

* Freiheit des Gewissens
Zeitgemal reflektierter Glaube respektiert:

* die Autonomie des Einzelnen,
* unterschiedliche Lebenswege,
» die Moglichkeit, auch Nein zu sagen.

Freiheit ist die Voraussetzung dafur, dass Glaube authentisch sein kann.

3.2 Reflexion
(rechts im WISSEN verortet)
Reflexion bedeutet:

* Nachdenken uber eigene Motive
* Prufen von Traditionen
* Einbezug von Wissenschaft und Erfahrung

© Norbert Rieser Seite 2 / 20


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

Reflexion schutzt vor:

* Fundamentalismus
* |deologisierung
+ geistlicher Selbstliiberhebung

Ein reflektierter Glaube weil}, warum er glaubt — und wo seine Grenzen liegen.

3.3 Verantwortung
(unten in KRITISCHER SELBSTREFLEXION verortet)
Verantwortung heil3t:

* Handeln im Bewusstsein von Folgen
* Schutz der Verletzlichen
+ Ubernahme ethischer Konsequenzen

Glaube zeigt sich hier nicht in Worten, sondern in:

* Haltung
* Praxis
* Verlasslichkeit

Verantwortung verbindet Glauben mit Realitat.

3.4 Kritikfahigkeit
(links im GLAUBEN verortet)
Kritikfahigkeit ist keine Schwache, sondern eine Starke.
Sie bedeutet:

» Unterscheidung zwischen Glaube und Institution
» Bereitschaft zur Korrektur
» Offenheit fir andere Perspektiven

Ohne Kritikfahigkeit versteinert Religion. Mit Kritikfahigkeit bleibt Glaube lebendig. Kritik schitzt
Glaubwirdigkeit.

4. Was der Weisheitskompass bewusst vermeidet
Der Weisheitskompass:

ersetzt keine Religion,
schreibt keine Weltanschauung vor,
erhebt keinen Absolutheitsanspruch.

Er vermeidet:

* moralischen Druck,
geistlichen Zwang,
» einfache Feindbilder.

Seine Starke liegt nicht in Eindeutigkeit, sondern in maBvoller Orientierung.

© Norbert Rieser Seite 3 /20


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

5. Warum der Weisheitskompass zufrieden machen kann

Der Weisheitskompass tragt zur existentiellen Zufriedenheit bei, weil er:

* Entlastung von totaler Selbstoptimierung bietet
+ Orientierung ohne Uberforderung ermdglicht

* Sinn ohne Ideologisierung erdffnet

* Glauben ohne Angst erlaubt

Zufriedenheit entsteht hier nicht aus Gewissheit, sondern aus innerer Stimmigkeit.

6. Zusammenfassung

Der Weisheitskompass beschreibt eine zeitgemal reflektierte Haltung, in der Freiheit,
Reflexion, Verantwortung und Kritikfahigkeit zu einer tragfahigen Orientierung
zusammenfinden.

Er eignet sich fur:

» Gesprache,

» Bildungsarbeit,

* Beratung,

» sakulare oder geistliche Kontexte.

© Norbert Rieser Seite 4 / 20


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

»In der Natur gibt es keine Zufalle“ — was bedeutet das?

Diese Aussage kann mehreres bedeuten, je nachdem, auf welcher Ebene sie verstanden wird. Wich-
tig ist die Unterscheidung — sonst entstehen Missverstandnisse.

1. Zunachst eine notwendige Klarung: Was heift ,,Zufall*?
Der Begriff Zufall wird in mindestens drei verschiedenen Bedeutungen verwendet:

1. Alltagssprachlich
Zufall bedeutet:
etwas geschieht ohne Absicht oder ohne erkennbare Ursache.

2. Naturwissenschaftlich
Zufall bedeutet:
ein Ereignis ist nicht vorhersagbar, aber nicht ursachenlos.

3. Existentiell-philosophisch
Zufall bedeutet:
etwas ist sinnlos, willkiirlich, unverbunden.

Wenn gesagt wird: ,,Fur mich gibt es in der Natur keine Zufalle“, dann widerspricht das nicht
zwangslaufig der Wissenschaft — sondern sehr wahrscheinlich dem existentiellen Zufallsbegriff.

2. Naturwissenschaftlich: Keine Ursachenlosigkeit, wohl aber Unvorhersagbarkeit
In den Naturwissenschaften gilt:

* Es gibt keine ursachenlosen Ereignisse
* Aber es gibt komplexe, nicht vollstandig berechenbare Prozesse

Beispiele:

* Wetter

* Evolution

* Quantenprozesse

* biologische Mutation

Hier spricht man von:

* Kontingenz
* Wahrscheinlichkeit
« Emergenz

Das bedeutet:

Ereignisse sind nicht planlos, aber auch nicht vollstandig kontrollierbar.
Kein Zufall im Sinne von ,,ohne Ursache*, aber keine starre Determination.

© Norbert Rieser Seite 5/ 20


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

3. Philosophisch: Ordnung ohne mechanischen Zwang
Philosophisch gelesen bedeutet die Aussage sehr wahrscheinlich:
Die Natur ist kein Chaos, sondern ein geordnetes, sinnhaftes Geflige, auch wenn diese
Ordnung nicht vollstandig durchschaubar ist.
Das entspricht einer maBvollen Position zwischen:

* blindem Zufall
» strengem Determinismus

Man konnte sagen:

Die Welt ist nicht willkiirlich, sondern strukturiert — ohne dass alles vorgeplant ware.
Das ist eine klassische Weisheitsposition.

4. Existentiell: Die Welt ist tragfahig, nicht absurd
Existentiell hat meine Aussage eine tiefe Wirkung:
Wenn es in der Natur keine Zufalle gibt, bedeutet das:

¢ Die Welt ist nicht sinnlos
+ Das Leben ist nicht bloB ein Unfall
» Existenz ist eingebettet, nicht ausgeliefert

Das heif3t nicht:

* Alles ist gut
» Alles ist gerecht
» Alles ist vorherbestimmt

Sondern:
Die Wirklichkeit tragt mehr Zusammenhang, als wir im Moment erkennen.

Das ist eine Haltung des Vertrauens, nicht eine Theorie.

5. Bezug zum Glauben (ohne Zwang, ohne Dogma)
In einer zeitgemaR reflektierten Glaubensperspektive bedeutet meine Aussage:

» Gott wirkt nicht als Liickenfiiller
* Gott ersetzt keine Naturgesetze
» Gott ist keine Alternative zur Wissenschaft

Sondern:
Die Welt ist nicht gottlos, auch wenn sie naturgesetzlich erklarbar ist.

Oder vorsichtig formuliert:

Sinn liegt nicht gegen die Natur, sondern in ihr.

© Norbert Rieser Seite 6 / 20


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

Das ist kompatibel mit:

» Schopfung als Prozess

* Prozesstheologie

* Panentheistische Deutungen
* meinem Weisheitskompass

6. Gefahren, die meine Aussage bewusst vermeidet (wenn sie reflektiert ist)
Meine Position ist nicht:

« Fatalismus (,Es musste so kommen®)
+ Determinismus (,Alles ist festgelegt®)
 gpiritueller Zwang (,Alles ist gewollt)

Eine reflektierte Form lautet vielmehr:
Nicht alles ist planbar — aber nichts ist vollig sinnlos.

7. Einordnung im Weisheitskompass
Deine Aussage beruhrt alle vier Dimensionen:

* Wissen
Natur folgt Gesetzmaligkeiten, nicht Willkir

* Vertrauen
Die Welt ist grundsatzlich tragfahig

* Sinn
Existenz ist eingebettet, nicht absurd

* Selbstreflexion
Grenzen des eigenen Wissens werden anerkannt

Das ist keine naive Weltsicht, sondern maBvolle metaphysische Bescheidenheit.

8. Eine prazise, verantwortbare Formulierung
Das kann so ausgedruckt werden:

.Ich gehe davon aus, dass die Natur nicht willkirlich ist. Auch dort, wo wir von Zufall
sprechen, liegen Zusammenhange vor, die sich unserem Zugriff entziehen. Das ermdglicht
Vertrauen, ohne Gewissheitsanspruch.”

Oder kurzer:
»Zufall ist ofters ein Name fur Nichtwissen — nicht fur Sinnlosigkeit.*

© Norbert Rieser Seite 7 / 20


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

ANHANG
Ordnung, Zufall und Transzendenz

Philosophische Vertiefung (Aristoteles — Kant — Whitehead)

1. Ausgangspunkt: Die Haltung hinter der Aussage ,In der Natur gibt es keine Zufalle®

Die Aussage, dass es in der Natur keine Zufalle gebe, ist philosophisch nicht als naturwissenschaftliche
Behauptung zu verstehen, sondern als Deutung der Wirklichkeit. Sie richtet sich weniger gegen
Wahrscheinlichkeiten oder Unvorhersagbarkeit als gegen die Vorstellung einer letztlich sinnlosen
oder willkurlichen Welt. Philosophisch gesprochen geht es um die Frage, ob Wirklichkeit:

* blof} faktisch geschieht
* oder inneren Zusammenhang und Ordnung tragt,
auch dort, wo sie nicht vollstandig durchschaubar ist

Diese Haltung lasst sich in der Philosophiegeschichte differenziert begriinden.

2. Aristoteles: Natur als geordnete Wirklichkeit mit Zielgerichtetheit

FUr Aristoteles ist Natur (physis) kein Chaos, sondern ein innerlich geordnetes Geschehen. Natur-
prozesse folgen nicht blo3 mechanischen Ursachen; => besitzen innere Zielgerichtetheit (telos).

Zufall (tyché) existiert bei Aristoteles, jedoch nur:

» als Nebenfolge
» als Kreuzung von Ursachen
* nicht als Grundprinzip der Wirklichkeit

Entscheidend ist:
Zufall erklart fur Aristoteles nicht die Ordnung der Welt, sondern nur Abweichungen
innerhalb einer grundsatzlich geordneten Natur.

Die Natur ist fur ihn nicht willklirlich, sondern sinnvoll strukturiert — auch wenn menschliches Wissen
begrenzt bleibt.

= Die Aussage ,Es gibt keine Zufalle” bedeutet in aristotelischer Perspektive: Die Wirklichkeit ist
tragfahig geordnet, nicht beliebig.

3. Kant: Zufall als Grenze menschlicher Erkenntnis
Immanuel Kant verschiebt den Fokus. Fir ihn ist entscheidend:
* wie Wirklichkeit erkannt wird,
* nicht, wie sie ,,an sich” ist.
Kant unterscheidet zwischen:

» der Welt, wie sie uns erscheint (Phanomene),
» und der Welt an sich (Noumenon), die unserem Zugriff entzogen bleibt.

Zufall bezeichnet bei Kant haufig:
eine Grenze unserer Erkenntnis, nicht notwendig eine Eigenschaft der Wirklichkeit selbst.

© Norbert Rieser Seite 8 / 20


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

Was wir als zufallig erleben, kann:

» gesetzmalig sein,
* ohne dass wir die GesetzmalRigkeit erkennen.

Damit entsteht eine wichtige philosophische Bescheidenheit:
Der Mensch darf Ordnung annehmen, ohne sie vollstandig zu besitzen.
,Kein Zufall* heil3t hier: Nicht Sinnlosigkeit, sondern epistemische Begrenzung.
4. Whitehead: Prozess, Kontingenz und kreative Ordnung

Alfred North Whitehead verbindet naturwissenschaftliche Sensibilitat mit metaphysischer Tiefe. Fir ihn
ist Wirklichkeit kein statisches Sein, sondern Prozess.

Zentrale Gedanken:

* Die Welt ist im Werden.

* Es gibt Kontingenz, also Offenheit.

* Dennoch ist das Werden nicht chaotisch, sondern relational geordnet.
Whitehead spricht nicht von Zufall im Sinne von Beliebigkeit, sondern von:

» kreativer Moglichkeit
» offener Zukunft
» gerichteter Entwicklung

Ordnung entsteht nicht durch Zwang, sondern durch Beziehung.
,Keine Zufalle* bedeutet hier: Das Werden der Welt ist offen, aber nicht sinnlos.

5. Gemeinsame Linie: Ordnung ohne Determinismus
Aristoteles, Kant und Whitehead unterscheiden sich stark — und treffen sich dennoch in einem Punkt:
Die Wirklichkeit ist nicht willkiirlich, aber auch nicht vollstandig kontrollierbar.

Philosophisch ergibt sich daraus eine mittlere Position:
* gegen blinden Zufall
* gegen harten Determinismus

Diese Position ist weisheitlich, nicht dogmatisch.

6. Transzendenz: Ordnung, die sich nicht erzwingen lasst
Die Frage nach Transzendenz stellt sich genau an dieser Stelle. Transzendenz meint hier nicht:

* einen Eingriff ,von auf3en”
* eine Luckenfullung fur Unerklartes

Sondern:

den Hinweis darauf, dass der Zusammenhang der Wirklichkeit groBer ist als jede einzelne
Erklarung. In philosophischer Perspektive bezeichnet Transzendenz:

* den Horizont, der jede Ordnung tragt,
* ohne selbst Objekt unter Objekten zu sein.

© Norbert Rieser Seite 9/ 20


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

Man konnte vorsichtig sagen:
Transzendenz ist das Mehr an Sinn, das sich nicht erzwingen,
aber auch nicht ausstreichen lasst.

7. Verbindung zum Weisheitskompass

Diese Haltung fugt sich in den Weisheitskompass ein:

* Wissen
erkennt Gesetzmaligkeiten, ohne sie zu verabsolutieren

* Vertrauen
rechnet mit Zusammenhang, ohne Anspruch auf Kontrolle

* Sinn
entsteht aus Einbettung, nicht aus Erklarung

+ Selbstreflexion
akzeptiert Grenzen des Wissens

So wird die Aussage ,In der Natur gibt es keine Zufalle* zu einer maRBvollen metaphysischen
Haltung, nicht zu einer Theorie.

8. Zusammenfassende Formulierung
Philosophisch verantwortbar Iasst sich sagen:

Die Wirklichkeit ist weder chaotisch noch vollstandig berechenbar. Was als Zufall erscheint,
verweist oft auf die Grenzen menschlicher Erkenntnis. Ordnung, Offenheit und Transzen-
denz schlieRen einander nicht aus, sondern gehdéren zusammen.

Diese Sichtweise ermoglicht:

* Vertrauen ohne Naivitat
» Offenheit ohne Beliebigkeit
* Glaube ohne Zwang

ANHANG

Schopfung ohne Liucken-Gott
Eine theologisch reflektierte Anschlussbemerkung

1. Ausgangspunkt: Die theologische Herausforderung

Sobald von Ordnung, Sinn und Nicht-Zufalligkeit der Natur gesprochen wird, stellt sich theologisch die
Frage nach Schopfung. Diese Frage ist sensibel, weil sie historisch oft missverstandlich beantwortet
wurde.

Problematisch ist insbesondere das sogenannte Liicken-Gott-Modell:

* Gott wird dort angesetzt, wo Wissen fehlt,
* unerklarte Phanomene werden religios gefilllt,
» wissenschaftlicher Fortschritt erscheint als Bedrohung des Glaubens.

Eine zeitgemal reflektierte Theologie kann diesen Weg nicht mehr gehen.

© Norbert Rieser Seite 10/ 20


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

2. Was ein ,,Liucken-Gott“ ist — und warum er problematisch ist
Ein Licken-Gott:

» erklart Naturprozesse dort, wo Wissenschaft
(noch) keine Erklarung hat,

* konkurriert mit Naturgesetzen,

* schrumpft mit wachsendem Wissen.

Theologisch flhrt das zu:

» einem fragilen Gottesbild,
* einer Instrumentalisierung des Glaubens,
* einem falschen Gegensatz von Glaube und Wissenschaft.

Ein solcher Gottesbegriff ist nicht tragfahig.

3. Schopfung als Grundbeziehung, nicht als Sonderereignis

Eine vorsichtige, verantwortbare Theologie versteht Schépfung nicht als punktuelles Eingreifen,
sondern als Grundbeziehung der Wirklichkeit. Schépfung bedeutet dann:

» dass die Welt nicht aus sich selbst heraus absolut ist,
» dass sie getragen, nicht gelenkt wird,
» dass Naturgesetze nicht aufgehoben, sondern ermdglicht sind.
Gott steht nicht neben der Natur, nicht gegen die Natur, sondern im Grund ihrer Existenz.
Diese Sichtweise vermeidet Konkurrenz zwischen:

* Glauben und Wissenschaft,
» Schépfung und Evolution,
* Transzendenz und Naturgesetz.
4. Ordnung ohne Zwang — theologisch gedacht
Wenn gesagt wird, dass es in der Natur keine Zufalle gibt, bedeutet das theologisch nicht:

* dass alles geplant,
» alles gewaollt,
» alles gerecht sei.
Sondern:
Die Welt ist nicht willkrlich, sondern in einen tragenden Zusammenhang gestellt.

Theologisch gesprochen:

* Ordnung ist gegeben, nicht erzwungen,
* Freiheit ist real, nicht aufgehoben,
* Kontingenz ist zugelassen, nicht ausgeschlossen.

Schopfung ist damit offen, nicht deterministisch.

© Norbert Rieser Seite 11 / 20


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

5. Transzendenz ohne Eingriffslogik

Transzendenz meint hier keinen Eingriff von auRen, sondern:

» den Horizont, der alles Seiende tragt,
» die Tiefe, aus der Wirklichkeit hervorgeht,
» den Sinnraum, der sich nicht objektivieren lasst.

Gott wird so nicht:

» zum Erklarungsfaktor,
e zum LUckenfuller,
* zum naturwissenschaftlichen Konkurrenten.

Sondern bleibt:
der Grund, nicht die Ursache im technischen Sinn.
Diese Unterscheidung ist theologisch entscheidend.

6. Anschluss an biblische Schopfungsaussagen (vorsichtig)

Auch biblische Schopfungstexte sind keine naturwissenschaftlichen Berichte. Sie beantworten nicht
das Wie, sondern das Wozu und Woraufhin. Sie sagen:

* Die Welt ist gewollt, nicht zufallig im existenziellen Sinn.
» Das Leben ist bejaht, nicht absurd.
* Der Mensch lebt in Verantwortung, nicht im Besitz der Welt.

In diesem Sinn sind Schopfungsaussagen:

» existenziell,
» ethisch,
» orientierend.

Nicht erklarend im technischen Sinn.

7. Vereinbarkeit mit moderner Naturwissenschaft
Eine Schopfung ohne Licken-Gott:

» akzeptiert Evolution,
* respektiert Zufallsmodelle
als Wahrscheinlichkeitsbeschreibungen,
» widerspricht nicht der Physik,
* konkurriert nicht mit Biologie.

Sie erganzt Wissenschaft nicht durch zusatzliche Erklarungen, sondern durch Sinn- und Orientie-
rungsdeutung. Glaube beantwortet nicht dieselben Fragen wie Wissenschaft — sondern andere.

© Norbert Rieser Seite 12/ 20


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

8. Verbindung zum Weisheitskompass
Diese theologische Haltung fugt sich stimmig in den Weisheitskompass ein:

* Wissen
anerkennt Naturgesetze
ohne metaphysische Uberladung

* Vertrauen
rechnet mit tragendem Zusammenhang

* Sinn
entsteht aus Bejahung der Wirklichkeit

* Selbstreflexion
vermeidet religidse Ubergriffigkeit

So bleibt Glaube:

* nuchtern,

* verantwortungsvoll,

 dialogfahig,

+ selbstbewusst ohne Uberhéhung.

9. Zusammenfassende Formulierung
Theologisch vorsichtig lasst sich sagen:
Schopfung bezeichnet nicht das Eingreifen Gottes in naturhafte Ablaufe, sondern den
tragenden Grund ihrer Moglichkeit. Die Welt ist gesetzmalRig und offen zugleich. Gott steht
nicht in den Lucken unseres Wissens, sondern im Horizont unseres Verstehens.
Diese Sicht erlaubt:

* Glauben ohne Zwang,
» Wissenschaft ohne Bedrohung,
* Transzendenz ohne Dogmatik.

ANHANG

) Schopfung, Transzendenz und Prozess
Okumenisch zugespitzt — prozesstheologisch vertieft — systematisch zusammengefasst

1. Okumenische Zuspitzung: Gemeinsamer Kern jenseits konfessioneller Unterschiede

Trotz unterschiedlicher Lehrtraditionen teilen katholische und evangelische Theologie einen zentralen
Grundimpuls, der fur eine zeitgemal reflektierte Schépfungstheologie entscheidend ist:

Die Welt ist nicht gottlos, aber auch nicht gottlich steuerbar.

Gemeinsame okumenische Grundlinien

Schopfung ist kein naturwissenschaftlicher Erklarungsbegriff
Gott konkurriert nicht mit Naturgesetzen

Transzendenz bedeutet Grund, nicht Eingriff

Glaube zielt auf Orientierung, nicht auf Erklarung von Ablaufen

© Norbert Rieser Seite 13/ 20


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

Unterschiede bleiben bestehen (z. B. Lehramt vs. Schriftprinzip), doch im Blick auf Schépfung ohne
Lucken-Gott besteht heute eine breite 6kumenische Annaherung.

Katholisch formuliert:

* Gott als Grund des Seins (Thomas von Aquin, neuere Schdpfungstheologie)
» Naturgesetze als Ausdruck geschaffener Ordnung

Evangelisch formuliert:

» Gott wirkt durch die Welt, nicht gegen sie (Luther, Barth in differenzierter Rezeption)
« Schopfung als fortdauernde Beziehung, nicht als mechanischer Plan

Okumenisch tragfahig ist daher die Einsicht:
Schopfung meint Bejahung und Ermoglichung der Welt — nicht ihre Detailsteuerung.

2. Prozesstheologische Vertiefung (Whitehead): Ordnung, Offenheit und Werden

Alfred North Whitehead bietet eine Denkform, die Naturwissenschaft, Philosophie und Theologie mit-
einander ohne Kurzschluss verbindet.

Zentrale prozesstheologische Gedanken

* Wirklichkeit ist Prozess, nicht starres Sein

» Zukunft ist offen, nicht festgelegt

* Ordnung entsteht im Werden, nicht durch Zwang

* Gott wirkt nicht kausal-deterministisch, sondern einladend

Whitehead unterscheidet:

* Gott als Ermoglichung von Moglichkeiten
* nicht als Ursache einzelner Ereignisse

Zufall im strengen Sinn (Willkdr) gibt es nicht — aber Kontingenz, also reale Offenheit.
Theologisch bedeutet das:

* Gott zwingt nicht,
* Gott plant nicht im Detail,
* Gott wirkt als tragender Resonanzraum des Werdens.

Diese Sicht vermeidet:

e Determinismus,
e Licken-Gott,
» sgpirituellen Zwang.

3. Transzendenz im Prozess: Gott als Grund, nicht als Konkurrent

In prozesstheologischer und ékumenischer Perspektive lasst sich Transzendenz so fassen:

* Gott steht nicht auBerhalb der Welt wie ein Ingenieur,
« nicht innerhalb der Welt wie eine Naturkraft,
* sondern in ihr als tragender Horizont.

© Norbert Rieser Seite 14 / 20


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

Transzendenz bedeutet:

* mehr Tiefe als Zugriff,
* mehr Zusammenhang als Erklarung,
* mehr Sinn als Steuerung.

So bleibt Gott:

e denkbar,
* glaubbar,
» verantwortbar.

4. Systematische Ubersicht: Theologischer Vergleich

Schopfung ohne Liicken-Gott — 6kumenisch & prozesstheologisch

Aspekt Katholische Evangelische Prozesstheologische Gemeinsamer
P Perspektive Perspektive Perspektive (Whitehead), 6kumenischer Kern
Schoépfung Grund des Seins Fortdguernde Prozess des Werdens Ermaglichung
Beziehung der Welt
. Ermdoglichend, Durch die Welt, . . . Nicht-kausale
Gotteswirken nicht eingreifend nicht gegen sie Einladend, nicht zwingend Wirksamkeit
Geschaffene Ausdruck Kein Gegensatz
Naturgesetze Ordnung von Verlasslichkeit Struktur des Prozesses 2u Gott
Kontingenz, Offenheit . - . Keine
Zufall nicht Willkar der Geschichte Kreative Moglichkeit Sinnlosigkeit
Freiheit Geschgpﬂ.lche Verantwortung Offene Zukunft Freiheit
Freiheit des Menschen real
Transzendenz Grund jenseits Gott Horizont Gott
der Welt nicht verfigbar des Werdens kein Konkurrent
Kritik am . : - Gemeinsame
Liicken-Gott Deutlich Deutlich Grundsatzlich Ablehnung
Verhaltnis zur . . . . . Keine
Wissenschaft Dialogisch Dialogisch Integrativ Konkurrenz
. Verantwortung Verantwortung Verantwortung Verantwortung
Ethik .- o -
aus Schoépfung aus Freiheit im Prozess zentral
Gottesbild Tragender Grund | Beziehungsgeschehen Mitgehender Gott Nicht-deterministisch

5. Zusammenfassende okumenische Formulierung

Okumenisch und prozesstheologisch verantwortbar Iasst sich sagen:

Schopfung bezeichnet die tragende Ermoglichung einer gesetzmaligen und offenen Welt.
Gott steht nicht in den Licken unseres Wissens, sondern im Horizont unseres Verstehens.

Zufall meint Offenheit, nicht Sinnlosigkeit. Glaube deutet diese Offenheit als getragen — nicht
als gesteuert.

Diese Sicht erlaubt:

wissenschaftliche Redlichkeit,
theologische Bescheidenheit,
existenzielle Orientierung,
Okumenische Anschlussfahigkeit.

© Norbert Rieser Seite 15/ 20



https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

Der Weisheitskompass

Eine abschlieRende Klarung zeitgemaler Orientierung

1. Warum ein abschlieBender Orientierungsrahmen notwendig ist

Moderne Gesellschaften verfugen Uber ein enormes Maf an Wissen, Methoden und technischen
Maoglichkeiten. Gleichzeitig wachst die Erfahrung von Uberforderung, Orientierungslosigkeit und
Polarisierung. Entscheidungen werden komplexer, Deutungen vielfaltiger, Gewissheiten brichiger.

In dieser Situation reichen weder:

* reine Faktenorientierung
* noch moralische Appelle
* noch institutionelle Autoritat

aus, um tragfahige Orientierung zu gewahrleisten.
Was fehlt, ist nicht Information, sondern Urteilskraft. Nicht Meinung, sondern maRBvolle Orientierung.
Der Weisheitskompass versteht sich als Antwort auf diese Lucke.
2. Was der Weisheitskompass ist — und was er bewusst nicht ist
Der Weisheitskompass ist:

* kein Glaubenssystem

* keine Weltanschauung

* keine ldeologie

» kein Ersatz fir Religion oder Wissenschaft

Er ist ein Reflexions- und Orientierungsmodell, das hilft,

» unterschiedliche Erkenntnisformen miteinander ins Gesprach zu bringen,
* Extreme zu vermeiden,
» verantwortliche Entscheidungen zu treffen.

Der Weisheitskompass will nicht festlegen, sondern befahigen.

3. Der existenzielle Grund: Leben unter Bedingungen von Vorlaufigkeit
Allen Projekten liegt eine gemeinsame Einsicht zugrunde:

Menschliches Leben vollzieht sich unter Bedingungen von Unsicherheit, Endlichkeit und
Begrenztheit. Diese Einsicht ist weder pessimistisch noch resignativ. Sie ist realistisch.

Orientierung entsteht nicht durch Aufhebung dieser Bedingungen, sondern durch einen verant-
wortlichen Umgang mit ihnen. Der Weisheitskompass setzt hier an.

4. Die Struktur des Weisheitskompasses

Der Weisheitskompass besteht aus vier Grunddimensionen, die nur im Zusammenspiel tragfahig sind:

4.1 Wissen — Realitat ernst nehmen
Wissen umfasst:
* wissenschaftliche Erkenntnisse
* historische Erfahrung

© Norbert Rieser Seite 16 / 20


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

» empirische Analyse
* methodische Reflexion
Wissen schiitzt vor:

* |deologisierung
* Wunschdenken
« religidser oder politischer Uberhéhung

Zugleich bleibt Wissen begrenzt. Es erklart viel — aber nicht alles.

4.2 Vertrauen — Tragfahigkeit annehmen
Vertrauen bedeutet:

* Anerkennung, dass nicht alles kontrollierbar ist
* Bereitschaft, sich auf Beziehungen und Prozesse einzulassen
» Offenheit gegenltber Zukunft

Vertrauen ist kein Ersatz fir Wissen, sondern dessen existenzielle Erganzung.
Ohne Vertrauen wird Wissen kalt. Ohne Wissen wird Vertrauen naiv.
4.3 Sinn — Orientierung im Ganzen
Sinn entsteht dort, wo Einzelentscheidungen in einen gréleren Zusammenhang gestellt werden.
Sinn bedeutet:

* Handeln nicht nur zweckrational zu bewerten
* Verantwortung Uber den Moment hinaus zu bedenken
* das Leben als zusammenhangend zu deuten

Sinn ist nicht beweisbar, aber lebenspraktisch unverzichtbar.

4.4 Selbstreflexion — Maf} halten
Selbstreflexion ist die zentrale Korrekturinstanz.
Sie bedeutet:

* Bewusstsein fur eigene Grenzen
» Bereitschaft zur Korrektur
+ Unterscheidung zwischen Uberzeugung

und Absolutheit
Selbstreflexion schitzt vor:
« Fanatismus
+ Selbstgerechtigkeit
+ moralischer Uberforderung
5. Weisheit als MaBvolle Orientierungs- und Urteilskraft
Im Zentrum des Weisheitskompasses steht Weisheit. Weisheit ist:

* nicht Wissen allein
* nicht Moral allein
e nicht Glaube allein

© Norbert Rieser Seite 17 / 20


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

Sondern:

die Fahigkeit, Wissen, Vertrauen, Sinn und Selbstreflexion in ein ausgewogenes
Verhaltnis zu bringen. Weisheit zeigt sich nicht in Eindeutigkeit, sondern in MaRB, Timing
und Verantwortung.

6. Verhaltnis zu Glaube, Religion und Transzendenz
Der Weisheitskompass bleibt weltanschaulich offen, aber nicht leer.
Er ist kompatibel mit:

* religidsen Deutungen
+ sakularen Weltanschauungen
» philosophischen Sinnentwirfen

Glaube erscheint hier:

* nicht als Zwang

* nicht als Erklarung

* sondern als existenzielle Vertrauens-
und Sinndimension

Religion wird als:

* historische Gestalt
+ kulturelle Ubersetzung
« potenziell lernfahige Organisation

verstanden — kritisch reflektiert, nicht idealisiert.
Transzendenz bezeichnet keinen Eingriff von auBen, sondern:
» den Horizont, der Sinn ermoglicht
* den Zusammenhang, der Uber Einzelnes hinausweist
7. Warum der Weisheitskompass Zufriedenheit fordern kann
Zufriedenheit entsteht nicht aus Kontrolle, sondern aus Stimmigkeit.
Der Weisheitskompass tragt dazu bei, weil er:

+ Uberforderung reduziert

» unrealistische Erwartungen korrigiert

* Verantwortung ermdglicht, ohne zu Uberlasten
» Sinn eréffnet, ohne zu vereinnahmen

Zufriedenheit bedeutet hier:
ruhig, tragfahig, verantwortet leben — ohne Anspruch auf letzte Gewissheit.

8. Anwendung uber alle Projekte hinweg

Alle bisherigen Projekte — ob theologisch, philosophisch, gesellschaftlich, padagogisch oder beratend —
lassen sich im Weisheitskompass bundeln, weil er:

© Norbert Rieser Seite 18 / 20


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

* Perspektiven integriert

» Konflikte einordnet

» Polarisierungen entscharft
» Gesprachsfahigkeit fordert

Er eignet sich fiir:

* Bildungsarbeit

* Beratung

» geistliche Kontexte

» sakulare Organisationen
» personliche Orientierung

Abschlieende Synthese

Der Weisheitskompass ist kein System, das Antworten liefert. Er ist ein Instrument, das Urteilskraft
kultiviert. In einer Welt ohne einfache Gewissheiten wird Weisheit zur wichtigen Ressource. Der
Weisheitskompass beschreibt eine zeitgemaR reflektierte Haltung, in der Wissen gepruft, Vertrauen
gewagt, Sinn gesucht und Selbstreflexion gelibt wird. Damit schlie3t er nicht nur einzelne Projekte ab,
sondern eroffnet einen dauerhaften Orientierungsraum.

Der Weisheitskompass steht fur eine Kultur der Mal3haltung:
wissend ohne Uberheblichkeit,
glaubend ohne Zwang,

verantwortungsvoll ohne Angst und offen fur Lernen.

© Norbert Rieser Seite 19/ 20


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

Se:ibst

© Norbert Rieser Seite 20 / 20


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

	Der Weisheitskompass
	Orientierung mit einer zeitgemäß reflektierten Lebenseinstellung – existenziell - ökumenisch
	Leitgedanke

	1. Warum ein „Kompass“?
	2. Die Mitte: „Glaube heute“ – existenziell verstanden
	3. Die vier Grundrichtungen des Weisheitskompasses
	3.1 Freiheit
	3.2 Reflexion
	3.3 Verantwortung
	3.4 Kritikfähigkeit

	4. Was der Weisheitskompass bewusst vermeidet
	5. Warum der Weisheitskompass zufrieden machen kann
	6. Zusammenfassung

	„In der Natur gibt es keine Zufälle“ – was bedeutet das?
	1. Zunächst eine notwendige Klärung: Was heißt „Zufall“?
	1. Alltagssprachlich
	2. Naturwissenschaftlich
	3. Existentiell-philosophisch

	2. Naturwissenschaftlich: Keine Ursachenlosigkeit, wohl aber Unvorhersagbarkeit
	3. Philosophisch: Ordnung ohne mechanischen Zwang
	4. Existentiell: Die Welt ist tragfähig, nicht absurd
	5. Bezug zum Glauben (ohne Zwang, ohne Dogma)
	6. Gefahren, die meine Aussage bewusst vermeidet (wenn sie reflektiert ist)
	7. Einordnung im Weisheitskompass
	8. Eine präzise, verantwortbare Formulierung

	ANHANG
	Ordnung, Zufall und Transzendenz
	Philosophische Vertiefung (Aristoteles – Kant – Whitehead)

	1. Ausgangspunkt: Die Haltung hinter der Aussage „In der Natur gibt es keine Zufälle“
	2. Aristoteles: Natur als geordnete Wirklichkeit mit Zielgerichtetheit
	3. Kant: Zufall als Grenze menschlicher Erkenntnis
	4. Whitehead: Prozess, Kontingenz und kreative Ordnung
	5. Gemeinsame Linie: Ordnung ohne Determinismus
	6. Transzendenz: Ordnung, die sich nicht erzwingen lässt
	7. Verbindung zum Weisheitskompass
	8. Zusammenfassende Formulierung

	ANHANG
	Schöpfung ohne Lücken-Gott
	Eine theologisch reflektierte Anschlussbemerkung

	1. Ausgangspunkt: Die theologische Herausforderung
	2. Was ein „Lücken-Gott“ ist – und warum er problematisch ist
	3. Schöpfung als Grundbeziehung, nicht als Sonderereignis
	4. Ordnung ohne Zwang – theologisch gedacht
	5. Transzendenz ohne Eingriffslogik
	6. Anschluss an biblische Schöpfungsaussagen (vorsichtig)
	7. Vereinbarkeit mit moderner Naturwissenschaft
	8. Verbindung zum Weisheitskompass
	9. Zusammenfassende Formulierung

	ANHANG
	Schöpfung, Transzendenz und Prozess
	Ökumenisch zugespitzt – prozesstheologisch vertieft – systematisch zusammengefasst

	1. Ökumenische Zuspitzung: Gemeinsamer Kern jenseits konfessioneller Unterschiede
	Gemeinsame ökumenische Grundlinien

	2. Prozesstheologische Vertiefung (Whitehead): Ordnung, Offenheit und Werden
	Zentrale prozesstheologische Gedanken

	3. Transzendenz im Prozess: Gott als Grund, nicht als Konkurrent
	4. Systematische Übersicht: Theologischer Vergleich
	Schöpfung ohne Lücken-Gott – ökumenisch & prozesstheologisch

	5. Zusammenfassende ökumenische Formulierung

	Der Weisheitskompass
	Eine abschließende Klärung zeitgemäßer Orientierung
	1. Warum ein abschließender Orientierungsrahmen notwendig ist
	2. Was der Weisheitskompass ist – und was er bewusst nicht ist
	3. Der existenzielle Grund: Leben unter Bedingungen von Vorläufigkeit
	4. Die Struktur des Weisheitskompasses
	4.1 Wissen – Realität ernst nehmen
	4.2 Vertrauen – Tragfähigkeit annehmen
	4.3 Sinn – Orientierung im Ganzen
	4.4 Selbstreflexion – Maß halten

	5. Weisheit als Maßvolle Orientierungs- und Urteilskraft
	6. Verhältnis zu Glaube, Religion und Transzendenz
	7. Warum der Weisheitskompass Zufriedenheit fördern kann
	8. Anwendung über alle Projekte hinweg
	Abschließende Synthese


