
Der Weisheitskompass

Orientierung mit einer zeitgemäß reflektierten Lebenseinstellung – existenziell - ökumenisch 

Leitgedanke

„Zeitgemäß reflektiert“ bedeutet: Orientierung entsteht heute nicht mehr aus Zwang, Autorität oder 
nur Überlieferung, sondern aus bewusster Prüfung, persönlicher Verantwortung und lernbereiter 
Haltung. Der Weisheitskompass ist kein Glaubensersatz, kein Dogmensystem und keine Ideologie. Er 
ist ein Orientierungsmodell, das Menschen hilft, sich in komplexen, offenen und 
widersprüchlichen Lebenslagen verantwortlich zu verorten.

1. Warum ein „Kompass“?

Ein Kompass gibt:

• keine fertigen Wege,
• keine schnellen Lösungen,
• keine Garantien.

Er hilft vielmehr,

• die Richtung zu klären,
• Extreme zu vermeiden,
• Entscheidungen maßvoll zu treffen.

Der Weisheitskompass eignet sich daher besonders für eine Zeit,

• in der Autoritäten fraglich geworden sind,
• in der Vielfalt zunimmt,
• in der Orientierung nicht mehr verordnet werden kann.

2. Die Mitte: „Glaube heute“ – existenziell verstanden

In der Mitte des Kompasses steht nicht eine Institution, nicht eine Lehre, sondern:

„Glaube heute“ als existenzielle Haltung

Gemeint ist:

• Vertrauen angesichts von Unsicherheit
• Sinnorientierung trotz Vorläufigkeit
• Verantwortung ohne Allmachtsanspruch

Glaube wird hier nicht als Zwang, sondern als bewusste Entscheidung verstanden – offen, prüfbar, 
dialogfähig. Gerade deshalb darf er ruhig und selbstbewusst auftreten.

© Norbert Rieser Seite 1 / 20

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


3. Die vier Grundrichtungen des Weisheitskompasses

Der Weisheitskompass entfaltet sich in vier miteinander verbundenen Dimensionen. Keine steht für 
sich allein – Orientierung entsteht im Zusammenspiel.

3.1 Freiheit
(oben im Transzendenz-Horizont verortet)

Freiheit meint nicht Beliebigkeit, sondern:

• Freiheit von Zwang
• Freiheit zur Entscheidung
• Freiheit des Gewissens

Zeitgemäß reflektierter Glaube respektiert:

• die Autonomie des Einzelnen,
• unterschiedliche Lebenswege,
• die Möglichkeit, auch Nein zu sagen.

 Freiheit ist die Voraussetzung dafür, dass Glaube authentisch sein kann.

3.2 Reflexion

(rechts im WISSEN verortet)

Reflexion bedeutet:

• Nachdenken über eigene Motive
• Prüfen von Traditionen
• Einbezug von Wissenschaft und Erfahrung

© Norbert Rieser Seite 2 / 20

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Reflexion schützt vor:

• Fundamentalismus
• Ideologisierung
• geistlicher Selbstüberhebung

 Ein reflektierter Glaube weiß, warum er glaubt – und wo seine Grenzen liegen.

3.3 Verantwortung

(unten in KRITISCHER SELBSTREFLEXION verortet)

Verantwortung heißt:

• Handeln im Bewusstsein von Folgen
• Schutz der Verletzlichen
• Übernahme ethischer Konsequenzen

Glaube zeigt sich hier nicht in Worten, sondern in:

• Haltung
• Praxis
• Verlässlichkeit

 Verantwortung verbindet Glauben mit Realität.

3.4 Kritikfähigkeit

(links im GLAUBEN verortet)

Kritikfähigkeit ist keine Schwäche, sondern eine Stärke.

Sie bedeutet:

• Unterscheidung zwischen Glaube und Institution
• Bereitschaft zur Korrektur
• Offenheit für andere Perspektiven

Ohne  Kritikfähigkeit  versteinert  Religion.  Mit  Kritikfähigkeit  bleibt  Glaube  lebendig.  Kritik  schützt
Glaubwürdigkeit.

4. Was der Weisheitskompass bewusst vermeidet

Der Weisheitskompass:

• ersetzt keine Religion,
• schreibt keine Weltanschauung vor,
• erhebt keinen Absolutheitsanspruch.

Er vermeidet:

• moralischen Druck,
• geistlichen Zwang,
• einfache Feindbilder.

Seine Stärke liegt nicht in Eindeutigkeit, sondern in maßvoller Orientierung.

© Norbert Rieser Seite 3 / 20

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


5. Warum der Weisheitskompass zufrieden machen kann

Der Weisheitskompass trägt zur existentiellen Zufriedenheit bei, weil er:

• Entlastung von totaler Selbstoptimierung bietet
• Orientierung ohne Überforderung ermöglicht
• Sinn ohne Ideologisierung eröffnet
• Glauben ohne Angst erlaubt

Zufriedenheit entsteht hier nicht aus Gewissheit, sondern aus innerer Stimmigkeit.

6. Zusammenfassung

Der Weisheitskompass beschreibt eine zeitgemäß reflektierte Haltung, in der Freiheit, 
Reflexion, Verantwortung und Kritikfähigkeit zu einer tragfähigen Orientierung 
zusammenfinden.

Er eignet sich für:

• Gespräche,
• Bildungsarbeit,
• Beratung,
• säkulare oder geistliche Kontexte.

© Norbert Rieser Seite 4 / 20

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


„In der Natur gibt es keine Zufälle“ – was bedeutet das?

Diese Aussage kann mehreres bedeuten, je nachdem, auf welcher Ebene sie verstanden wird. Wich-
tig ist die Unterscheidung – sonst entstehen Missverständnisse.

1. Zunächst eine notwendige Klärung: Was heißt „Zufall“?

Der Begriff Zufall wird in mindestens drei verschiedenen Bedeutungen verwendet:

1. Alltagssprachlich

Zufall bedeutet:

etwas geschieht ohne Absicht oder ohne erkennbare Ursache.

2. Naturwissenschaftlich

Zufall bedeutet:

ein Ereignis ist nicht vorhersagbar, aber nicht ursachenlos.

3. Existentiell-philosophisch

Zufall bedeutet:

etwas ist sinnlos, willkürlich, unverbunden.

Wenn gesagt wird: „Für mich gibt es in der Natur keine Zufälle“, dann widerspricht das nicht 
zwangsläufig der Wissenschaft  – sondern sehr wahrscheinlich dem existentiellen Zufallsbegriff.

2. Naturwissenschaftlich: Keine Ursachenlosigkeit, wohl aber Unvorhersagbarkeit

In den Naturwissenschaften gilt:

• Es gibt keine ursachenlosen Ereignisse
• Aber es gibt komplexe, nicht vollständig berechenbare Prozesse

Beispiele:

• Wetter
• Evolution
• Quantenprozesse
• biologische Mutation

Hier spricht man von:

• Kontingenz
• Wahrscheinlichkeit
• Emergenz

Das bedeutet:

Ereignisse sind nicht planlos, aber auch nicht vollständig kontrollierbar.
 Kein Zufall im Sinne von „ohne Ursache“,  aber keine starre Determination.

© Norbert Rieser Seite 5 / 20

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


3. Philosophisch: Ordnung ohne mechanischen Zwang

Philosophisch gelesen bedeutet die Aussage sehr wahrscheinlich:

Die Natur ist kein Chaos, sondern ein geordnetes, sinnhaftes Gefüge, auch wenn diese 
Ordnung nicht vollständig durchschaubar ist.

Das entspricht einer maßvollen Position zwischen:

• blindem Zufall
• strengem Determinismus

Man könnte sagen:

Die Welt ist nicht willkürlich, sondern strukturiert – ohne dass alles vorgeplant wäre.

Das ist eine klassische Weisheitsposition.

4. Existentiell: Die Welt ist tragfähig, nicht absurd

Existentiell hat meine Aussage eine tiefe Wirkung:

Wenn es in der Natur keine Zufälle gibt, bedeutet das:

• Die Welt ist nicht sinnlos
• Das Leben ist nicht bloß ein Unfall
• Existenz ist eingebettet, nicht ausgeliefert

Das heißt nicht:

• Alles ist gut
• Alles ist gerecht
• Alles ist vorherbestimmt

Sondern:

Die Wirklichkeit trägt mehr Zusammenhang, als wir im Moment erkennen.

Das ist eine Haltung des Vertrauens, nicht eine Theorie.

5. Bezug zum Glauben (ohne Zwang, ohne Dogma)

In einer zeitgemäß reflektierten Glaubensperspektive bedeutet meine Aussage:

• Gott wirkt nicht als Lückenfüller
• Gott ersetzt keine Naturgesetze
• Gott ist keine Alternative zur Wissenschaft

Sondern:

Die Welt ist nicht gottlos, auch wenn sie naturgesetzlich erklärbar ist.

Oder vorsichtig formuliert:

Sinn liegt nicht gegen die Natur, sondern in ihr.

© Norbert Rieser Seite 6 / 20

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Das ist kompatibel mit:

• Schöpfung als Prozess
• Prozesstheologie
• Panentheistische Deutungen
• meinem Weisheitskompass

6. Gefahren, die meine Aussage bewusst vermeidet (wenn sie reflektiert ist)

Meine Position ist nicht:

• Fatalismus („Es musste so kommen“)
• Determinismus („Alles ist festgelegt“)
• spiritueller Zwang („Alles ist gewollt“)

Eine reflektierte Form lautet vielmehr:

Nicht alles ist planbar – aber nichts ist völlig sinnlos.

7. Einordnung im Weisheitskompass

Deine Aussage berührt alle vier Dimensionen:

• Wissen
Natur folgt Gesetzmäßigkeiten, nicht Willkür

• Vertrauen
Die Welt ist grundsätzlich tragfähig

• Sinn
Existenz ist eingebettet, nicht absurd

• Selbstreflexion
Grenzen des eigenen Wissens werden anerkannt

 Das ist keine naive Weltsicht, sondern maßvolle metaphysische Bescheidenheit.

8. Eine präzise, verantwortbare Formulierung

Das kann so ausgedrückt werden:

„Ich  gehe  davon  aus,  dass  die  Natur  nicht  willkürlich  ist.  Auch  dort,  wo  wir  von  Zufall
sprechen, liegen Zusammenhänge vor, die sich unserem Zugriff entziehen. Das ermöglicht
Vertrauen, ohne Gewissheitsanspruch.“

Oder kürzer:

„Zufall ist öfters ein Name für Nichtwissen – nicht für Sinnlosigkeit.“

© Norbert Rieser Seite 7 / 20

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


ANHANG
Ordnung, Zufall und Transzendenz

Philosophische Vertiefung (Aristoteles – Kant – Whitehead)

1. Ausgangspunkt: Die Haltung hinter der Aussage „In der Natur gibt es keine Zufälle“

Die Aussage, dass es in der Natur keine Zufälle gebe, ist philosophisch nicht als naturwissenschaftliche
Behauptung zu verstehen, sondern als Deutung der Wirklichkeit. Sie richtet sich weniger gegen 
Wahrscheinlichkeiten oder Unvorhersagbarkeit als gegen die Vorstellung einer letztlich sinnlosen 
oder willkürlichen Welt. Philosophisch gesprochen geht es um die Frage, ob Wirklichkeit:

• bloß faktisch geschieht
• oder inneren Zusammenhang und Ordnung trägt, 

auch dort, wo sie nicht vollständig durchschaubar ist

Diese Haltung lässt sich in der Philosophiegeschichte differenziert begründen.

2. Aristoteles: Natur als geordnete Wirklichkeit mit Zielgerichtetheit

Für Aristoteles ist Natur (phýsis) kein Chaos, sondern ein innerlich geordnetes Geschehen. Natur-
prozesse folgen nicht bloß mechanischen Ursachen; => besitzen innere Zielgerichtetheit (telos).

Zufall (tychē) existiert bei Aristoteles, jedoch nur:

• als Nebenfolge
• als Kreuzung von Ursachen
• nicht als Grundprinzip der Wirklichkeit

Entscheidend ist:

Zufall erklärt für Aristoteles nicht die Ordnung der Welt, sondern nur Abweichungen 
innerhalb einer grundsätzlich geordneten Natur.

Die Natur ist für ihn nicht willkürlich, sondern sinnvoll strukturiert – auch wenn menschliches Wissen 
begrenzt bleibt.

 Die Aussage „Es gibt keine Zufälle“ bedeutet in aristotelischer Perspektive: Die Wirklichkeit ist ➡
tragfähig geordnet, nicht beliebig.

3. Kant: Zufall als Grenze menschlicher Erkenntnis

Immanuel Kant verschiebt den Fokus. Für ihn ist entscheidend:

• wie Wirklichkeit erkannt wird,
• nicht, wie sie „an sich“ ist.

Kant unterscheidet zwischen:

• der Welt, wie sie uns erscheint (Phänomene),
• und der Welt an sich (Noumenon), die unserem Zugriff entzogen bleibt.

Zufall bezeichnet bei Kant häufig:

eine Grenze unserer Erkenntnis, nicht notwendig eine Eigenschaft der Wirklichkeit selbst.

© Norbert Rieser Seite 8 / 20

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Was wir als zufällig erleben, kann:

• gesetzmäßig sein,
• ohne dass wir die Gesetzmäßigkeit erkennen.

Damit entsteht eine wichtige philosophische Bescheidenheit:
Der Mensch darf Ordnung annehmen, ohne sie vollständig zu besitzen.

 „Kein Zufall“ heißt hier: Nicht Sinnlosigkeit, sondern epistemische Begrenzung.

4. Whitehead: Prozess, Kontingenz und kreative Ordnung

Alfred North Whitehead verbindet naturwissenschaftliche Sensibilität mit metaphysischer Tiefe. Für ihn 
ist Wirklichkeit kein statisches Sein, sondern Prozess.

Zentrale Gedanken:

• Die Welt ist im Werden.
• Es gibt Kontingenz, also Offenheit.
• Dennoch ist das Werden nicht chaotisch, sondern relational geordnet.

Whitehead spricht nicht von Zufall im Sinne von Beliebigkeit, sondern von:

• kreativer Möglichkeit
• offener Zukunft
• gerichteter Entwicklung

Ordnung entsteht nicht durch Zwang, sondern durch Beziehung.

 „Keine Zufälle“ bedeutet hier: Das Werden der Welt ist offen, aber nicht sinnlos.

5. Gemeinsame Linie: Ordnung ohne Determinismus

Aristoteles, Kant und Whitehead unterscheiden sich stark – und treffen sich dennoch in einem Punkt:

Die Wirklichkeit ist nicht willkürlich, aber auch nicht vollständig kontrollierbar.

Philosophisch ergibt sich daraus eine mittlere Position:

• gegen blinden Zufall
• gegen harten Determinismus

Diese Position ist weisheitlich, nicht dogmatisch.

6. Transzendenz: Ordnung, die sich nicht erzwingen lässt

Die Frage nach Transzendenz stellt sich genau an dieser Stelle. Transzendenz meint hier nicht:

• einen Eingriff „von außen“
• eine Lückenfüllung für Unerklärtes

Sondern:

den Hinweis darauf, dass der Zusammenhang der Wirklichkeit größer ist als jede einzelne 
Erklärung. In philosophischer Perspektive bezeichnet Transzendenz:

• den Horizont, der jede Ordnung trägt,
• ohne selbst Objekt unter Objekten zu sein.

© Norbert Rieser Seite 9 / 20

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Man könnte vorsichtig sagen:  

Transzendenz ist das Mehr an Sinn, das sich nicht erzwingen, 

aber auch nicht ausstreichen lässt.

7. Verbindung zum Weisheitskompass

Diese Haltung fügt sich in den Weisheitskompass ein:

• Wissen
erkennt Gesetzmäßigkeiten, ohne sie zu verabsolutieren

• Vertrauen
rechnet mit Zusammenhang, ohne Anspruch auf Kontrolle

• Sinn
entsteht aus Einbettung, nicht aus Erklärung

• Selbstreflexion
akzeptiert Grenzen des Wissens

So  wird  die  Aussage  „In  der  Natur  gibt  es  keine  Zufälle“  zu  einer  maßvollen  metaphysischen
Haltung, nicht zu einer Theorie.

8. Zusammenfassende Formulierung

Philosophisch verantwortbar lässt sich sagen:

Die Wirklichkeit ist weder chaotisch noch vollständig berechenbar. Was als Zufall erscheint,
verweist oft auf die Grenzen menschlicher Erkenntnis. Ordnung, Offenheit und Transzen-
denz schließen einander nicht aus, sondern gehören zusammen.

Diese Sichtweise ermöglicht:

• Vertrauen ohne Naivität
• Offenheit ohne Beliebigkeit
• Glaube ohne Zwang

ANHANG

Schöpfung ohne Lücken-Gott
Eine theologisch reflektierte Anschlussbemerkung

1. Ausgangspunkt: Die theologische Herausforderung

Sobald von Ordnung, Sinn und Nicht-Zufälligkeit der Natur gesprochen wird, stellt sich theologisch die 
Frage nach Schöpfung. Diese Frage ist sensibel, weil sie historisch oft missverständlich beantwortet 
wurde.

Problematisch ist insbesondere das sogenannte Lücken-Gott-Modell:

• Gott wird dort angesetzt, wo Wissen fehlt,
• unerklärte Phänomene werden religiös gefüllt,
• wissenschaftlicher Fortschritt erscheint als Bedrohung des Glaubens.
•

Eine zeitgemäß reflektierte Theologie kann diesen Weg nicht mehr gehen.

© Norbert Rieser Seite 10 / 20

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


2. Was ein „Lücken-Gott“ ist – und warum er problematisch ist

Ein Lücken-Gott:

• erklärt Naturprozesse dort, wo Wissenschaft 
(noch) keine Erklärung hat,

• konkurriert mit Naturgesetzen,
• schrumpft mit wachsendem Wissen.

Theologisch führt das zu:

• einem fragilen Gottesbild,
• einer Instrumentalisierung des Glaubens,
• einem falschen Gegensatz von Glaube und Wissenschaft.

Ein solcher Gottesbegriff ist nicht tragfähig.

3. Schöpfung als Grundbeziehung, nicht als Sonderereignis

Eine vorsichtige, verantwortbare Theologie versteht Schöpfung nicht als punktuelles Eingreifen, 
sondern als Grundbeziehung der Wirklichkeit. Schöpfung bedeutet dann:

• dass die Welt nicht aus sich selbst heraus absolut ist,
• dass sie getragen, nicht gelenkt wird,
• dass Naturgesetze nicht aufgehoben, sondern ermöglicht sind.

Gott steht nicht neben der Natur, nicht gegen die Natur, sondern im Grund ihrer Existenz.

Diese Sichtweise vermeidet Konkurrenz zwischen:

• Glauben und Wissenschaft,
• Schöpfung und Evolution,
• Transzendenz und Naturgesetz.

4. Ordnung ohne Zwang – theologisch gedacht

Wenn gesagt wird, dass es in der Natur keine Zufälle gibt, bedeutet das theologisch nicht:

• dass alles geplant,
• alles gewollt,
• alles gerecht sei.

Sondern:

Die Welt ist nicht willkürlich, sondern in einen tragenden Zusammenhang gestellt.

Theologisch gesprochen:

• Ordnung ist gegeben, nicht erzwungen,
• Freiheit ist real, nicht aufgehoben,
• Kontingenz ist zugelassen, nicht ausgeschlossen.

Schöpfung ist damit offen, nicht deterministisch.

© Norbert Rieser Seite 11 / 20

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


5. Transzendenz ohne Eingriffslogik

Transzendenz meint hier keinen Eingriff von außen, sondern:

• den Horizont, der alles Seiende trägt,
• die Tiefe, aus der Wirklichkeit hervorgeht,
• den Sinnraum, der sich nicht objektivieren lässt.

Gott wird so nicht:

• zum Erklärungsfaktor,
• zum Lückenfüller,
• zum naturwissenschaftlichen Konkurrenten.

Sondern bleibt:

der Grund, nicht die Ursache im technischen Sinn.
Diese Unterscheidung ist theologisch entscheidend.

6. Anschluss an biblische Schöpfungsaussagen (vorsichtig)

Auch biblische Schöpfungstexte sind keine naturwissenschaftlichen Berichte. Sie beantworten nicht 
das Wie, sondern das Wozu und Woraufhin. Sie sagen:

• Die Welt ist gewollt, nicht zufällig im existenziellen Sinn.
• Das Leben ist bejaht, nicht absurd.
• Der Mensch lebt in Verantwortung, nicht im Besitz der Welt.

In diesem Sinn sind Schöpfungsaussagen:

• existenziell,
• ethisch,
• orientierend.

Nicht erklärend im technischen Sinn.

7. Vereinbarkeit mit moderner Naturwissenschaft

Eine Schöpfung ohne Lücken-Gott:

• akzeptiert Evolution,
• respektiert Zufallsmodelle 

als Wahrscheinlichkeitsbeschreibungen,
• widerspricht nicht der Physik,
• konkurriert nicht mit Biologie.

Sie ergänzt Wissenschaft nicht durch zusätzliche Erklärungen, sondern durch Sinn- und Orientie- 
rungsdeutung. Glaube beantwortet nicht dieselben Fragen wie Wissenschaft – sondern andere.

© Norbert Rieser Seite 12 / 20

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


8. Verbindung zum Weisheitskompass
Diese theologische Haltung fügt sich stimmig in den Weisheitskompass ein:

• Wissen
anerkennt Naturgesetze 
ohne metaphysische Überladung

• Vertrauen
rechnet mit tragendem Zusammenhang

• Sinn
entsteht aus Bejahung der Wirklichkeit

• Selbstreflexion
vermeidet religiöse Übergriffigkeit

So bleibt Glaube:

• nüchtern,
• verantwortungsvoll,
• dialogfähig,
• selbstbewusst ohne Überhöhung.

9. Zusammenfassende Formulierung

Theologisch vorsichtig lässt sich sagen:

Schöpfung bezeichnet nicht das Eingreifen Gottes in naturhafte Abläufe, sondern den 
tragenden Grund ihrer Möglichkeit. Die Welt ist gesetzmäßig und offen zugleich. Gott steht 
nicht in den Lücken unseres Wissens, sondern im Horizont unseres Verstehens.

Diese Sicht erlaubt:

• Glauben ohne Zwang,
• Wissenschaft ohne Bedrohung,
• Transzendenz ohne Dogmatik.

ANHANG

Schöpfung, Transzendenz und Prozess
Ökumenisch zugespitzt – prozesstheologisch vertieft – systematisch zusammengefasst

1. Ökumenische Zuspitzung: Gemeinsamer Kern jenseits konfessioneller Unterschiede

Trotz unterschiedlicher Lehrtraditionen teilen katholische und evangelische Theologie einen zentralen 
Grundimpuls, der für eine zeitgemäß reflektierte Schöpfungstheologie entscheidend ist:

Die Welt ist nicht gottlos, aber auch nicht göttlich steuerbar.

Gemeinsame ökumenische Grundlinien

• Schöpfung ist kein naturwissenschaftlicher Erklärungsbegriff
• Gott konkurriert nicht mit Naturgesetzen
• Transzendenz bedeutet Grund, nicht Eingriff
• Glaube zielt auf Orientierung, nicht auf Erklärung von Abläufen

© Norbert Rieser Seite 13 / 20

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Unterschiede bleiben bestehen (z. B. Lehramt vs. Schriftprinzip), doch im Blick auf Schöpfung ohne 
Lücken-Gott besteht heute eine breite ökumenische Annäherung.

Katholisch formuliert:

• Gott als Grund des Seins (Thomas von Aquin, neuere Schöpfungstheologie)
• Naturgesetze als Ausdruck geschaffener Ordnung

Evangelisch formuliert:

• Gott wirkt durch die Welt, nicht gegen sie (Luther, Barth in differenzierter Rezeption)
• Schöpfung als fortdauernde Beziehung, nicht als mechanischer Plan

Ökumenisch tragfähig ist daher die Einsicht:

Schöpfung meint Bejahung und Ermöglichung der Welt – nicht ihre Detailsteuerung.

2. Prozesstheologische Vertiefung (Whitehead): Ordnung, Offenheit und Werden

Alfred North Whitehead bietet eine Denkform, die Naturwissenschaft, Philosophie und Theologie mit-
einander ohne Kurzschluss verbindet.

Zentrale prozesstheologische Gedanken

• Wirklichkeit ist Prozess, nicht starres Sein
• Zukunft ist offen, nicht festgelegt
• Ordnung entsteht im Werden, nicht durch Zwang
• Gott wirkt nicht kausal-deterministisch, sondern einladend

Whitehead unterscheidet:

• Gott als Ermöglichung von Möglichkeiten
• nicht als Ursache einzelner Ereignisse

Zufall im strengen Sinn (Willkür) gibt es nicht – aber Kontingenz, also reale Offenheit.

Theologisch bedeutet das:

• Gott zwingt nicht,
• Gott plant nicht im Detail,
• Gott wirkt als tragender Resonanzraum des Werdens.

Diese Sicht vermeidet:

• Determinismus,
• Lücken-Gott,
• spirituellen Zwang.

3. Transzendenz im Prozess: Gott als Grund, nicht als Konkurrent

In prozesstheologischer und ökumenischer Perspektive lässt sich Transzendenz so fassen:

• Gott steht nicht außerhalb der Welt wie ein Ingenieur,
• nicht innerhalb der Welt wie eine Naturkraft,
• sondern in ihr als tragender Horizont.

© Norbert Rieser Seite 14 / 20

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Transzendenz bedeutet:

• mehr Tiefe als Zugriff,
• mehr Zusammenhang als Erklärung,
• mehr Sinn als Steuerung.

So bleibt Gott:

• denkbar,
• glaubbar,
• verantwortbar.

4. Systematische Übersicht: Theologischer Vergleich

Schöpfung ohne Lücken-Gott – ökumenisch & prozesstheologisch

Aspekt
Katholische
Perspektive

Evangelische
Perspektive

Prozesstheologische
Perspektive (Whitehead)

Gemeinsamer
ökumenischer Kern

Schöpfung Grund des Seins
Fortdauernde

Beziehung
Prozess des Werdens

Ermöglichung 
der Welt

Gotteswirken
Ermöglichend,

nicht eingreifend
Durch die Welt, 
nicht gegen sie

Einladend, nicht zwingend
Nicht-kausale
Wirksamkeit

Naturgesetze
Geschaffene

Ordnung
Ausdruck 

von Verlässlichkeit
Struktur des Prozesses

Kein Gegensatz 
zu Gott

Zufall
Kontingenz, 
nicht Willkür

Offenheit 
der Geschichte

Kreative Möglichkeit
Keine 

Sinnlosigkeit

Freiheit
Geschöpfliche

Freiheit
Verantwortung 
des Menschen

Offene Zukunft
Freiheit 

real

Transzendenz
Grund jenseits

der Welt
Gott 

nicht verfügbar
Horizont 

des Werdens
Gott 

kein Konkurrent

Kritik am
Lücken-Gott

Deutlich Deutlich Grundsätzlich
Gemeinsame 

Ablehnung

Verhältnis zur
Wissenschaft

Dialogisch Dialogisch Integrativ
Keine 

Konkurrenz

Ethik
Verantwortung

aus Schöpfung
Verantwortung 

aus Freiheit
Verantwortung 

im Prozess
Verantwortung 

zentral

Gottesbild Tragender Grund Beziehungsgeschehen Mitgehender Gott Nicht-deterministisch

5. Zusammenfassende ökumenische Formulierung

Ökumenisch und prozesstheologisch verantwortbar lässt sich sagen:

Schöpfung bezeichnet die tragende Ermöglichung einer gesetzmäßigen und offenen Welt.
Gott steht nicht in den Lücken unseres Wissens, sondern im Horizont unseres Verstehens.
Zufall meint Offenheit, nicht Sinnlosigkeit. Glaube deutet diese Offenheit als getragen – nicht
als gesteuert.

Diese Sicht erlaubt:

• wissenschaftliche Redlichkeit,
• theologische Bescheidenheit,
• existenzielle Orientierung,
• ökumenische Anschlussfähigkeit.

© Norbert Rieser Seite 15 / 20

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Der Weisheitskompass

Eine abschließende Klärung zeitgemäßer Orientierung

1. Warum ein abschließender Orientierungsrahmen notwendig ist

Moderne Gesellschaften verfügen über ein enormes Maß an Wissen, Methoden und technischen 
Möglichkeiten. Gleichzeitig wächst die Erfahrung von Überforderung, Orientierungslosigkeit und 
Polarisierung. Entscheidungen werden komplexer, Deutungen vielfältiger, Gewissheiten brüchiger.

In dieser Situation reichen weder:

• reine Faktenorientierung
• noch moralische Appelle
• noch institutionelle Autorität

aus, um tragfähige Orientierung zu gewährleisten.

Was fehlt, ist nicht Information, sondern Urteilskraft. Nicht Meinung, sondern maßvolle Orientierung.
Der Weisheitskompass versteht sich als Antwort auf diese Lücke.

2. Was der Weisheitskompass ist – und was er bewusst nicht ist

Der Weisheitskompass ist:

• kein Glaubenssystem
• keine Weltanschauung
• keine Ideologie
• kein Ersatz für Religion oder Wissenschaft

Er ist ein Reflexions- und Orientierungsmodell, das hilft,

• unterschiedliche Erkenntnisformen miteinander ins Gespräch zu bringen,
• Extreme zu vermeiden,
• verantwortliche Entscheidungen zu treffen.

Der Weisheitskompass will nicht festlegen, sondern befähigen.

3. Der existenzielle Grund: Leben unter Bedingungen von Vorläufigkeit

Allen Projekten liegt eine gemeinsame Einsicht zugrunde:

Menschliches Leben vollzieht sich unter Bedingungen von Unsicherheit, Endlichkeit und 
Begrenztheit. Diese Einsicht ist weder pessimistisch noch resignativ. Sie ist realistisch.

Orientierung entsteht nicht durch Aufhebung dieser Bedingungen, sondern durch einen verant-
wortlichen Umgang mit ihnen. Der Weisheitskompass setzt hier an.

4. Die Struktur des Weisheitskompasses

Der Weisheitskompass besteht aus vier Grunddimensionen, die nur im Zusammenspiel tragfähig sind:

4.1 Wissen – Realität ernst nehmen

Wissen umfasst:

• wissenschaftliche Erkenntnisse
• historische Erfahrung

© Norbert Rieser Seite 16 / 20

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


• empirische Analyse
• methodische Reflexion

Wissen schützt vor:

• Ideologisierung
• Wunschdenken
• religiöser oder politischer Überhöhung

Zugleich bleibt Wissen begrenzt. Es erklärt viel – aber nicht alles.

4.2 Vertrauen – Tragfähigkeit annehmen

Vertrauen bedeutet:

• Anerkennung, dass nicht alles kontrollierbar ist
• Bereitschaft, sich auf Beziehungen und Prozesse einzulassen
• Offenheit gegenüber Zukunft

Vertrauen ist kein Ersatz für Wissen, sondern dessen existenzielle Ergänzung.
Ohne Vertrauen wird Wissen kalt. Ohne Wissen wird Vertrauen naiv.

4.3 Sinn – Orientierung im Ganzen

Sinn entsteht dort, wo Einzelentscheidungen in einen größeren Zusammenhang gestellt werden.

Sinn bedeutet:

• Handeln nicht nur zweckrational zu bewerten
• Verantwortung über den Moment hinaus zu bedenken
• das Leben als zusammenhängend zu deuten

Sinn ist nicht beweisbar, aber lebenspraktisch unverzichtbar.

4.4 Selbstreflexion – Maß halten

Selbstreflexion ist die zentrale Korrekturinstanz.

Sie bedeutet:

• Bewusstsein für eigene Grenzen
• Bereitschaft zur Korrektur
• Unterscheidung zwischen Überzeugung 

und Absolutheit

Selbstreflexion schützt vor:

• Fanatismus
• Selbstgerechtigkeit
• moralischer Überforderung

5. Weisheit als Maßvolle Orientierungs- und Urteilskraft

Im Zentrum des Weisheitskompasses steht Weisheit. Weisheit ist:

• nicht Wissen allein
• nicht Moral allein
• nicht Glaube allein

© Norbert Rieser Seite 17 / 20

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Sondern:

die Fähigkeit, Wissen, Vertrauen, Sinn und Selbstreflexion in ein ausgewogenes 
Verhältnis zu bringen. Weisheit zeigt sich nicht in Eindeutigkeit, sondern in Maß, Timing 
und Verantwortung.

6. Verhältnis zu Glaube, Religion und Transzendenz

Der Weisheitskompass bleibt weltanschaulich offen, aber nicht leer.

Er ist kompatibel mit:

• religiösen Deutungen
• säkularen Weltanschauungen
• philosophischen Sinnentwürfen

Glaube erscheint hier:

• nicht als Zwang
• nicht als Erklärung
• sondern als existenzielle Vertrauens- 

und Sinndimension

Religion wird als:

• historische Gestalt
• kulturelle Übersetzung
• potenziell lernfähige Organisation

verstanden – kritisch reflektiert, nicht idealisiert.

Transzendenz bezeichnet keinen Eingriff von außen, sondern:

• den Horizont, der Sinn ermöglicht
• den Zusammenhang, der über Einzelnes hinausweist

7. Warum der Weisheitskompass Zufriedenheit fördern kann

Zufriedenheit entsteht nicht aus Kontrolle, sondern aus Stimmigkeit.

Der Weisheitskompass trägt dazu bei, weil er:

• Überforderung reduziert
• unrealistische Erwartungen korrigiert
• Verantwortung ermöglicht, ohne zu überlasten
• Sinn eröffnet, ohne zu vereinnahmen

Zufriedenheit bedeutet hier:

ruhig, tragfähig, verantwortet leben – ohne Anspruch auf letzte Gewissheit.

8. Anwendung über alle Projekte hinweg

Alle bisherigen Projekte – ob theologisch, philosophisch, gesellschaftlich, pädagogisch oder beratend –
lassen sich im Weisheitskompass bündeln, weil er:

© Norbert Rieser Seite 18 / 20

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


• Perspektiven integriert
• Konflikte einordnet
• Polarisierungen entschärft
• Gesprächsfähigkeit fördert

Er eignet sich für:

• Bildungsarbeit
• Beratung
• geistliche Kontexte
• säkulare Organisationen
• persönliche Orientierung

Abschließende Synthese

Der Weisheitskompass ist kein System, das Antworten liefert. Er ist ein Instrument, das  Urteilskraft
kultiviert.  In  einer  Welt  ohne  einfache  Gewissheiten  wird  Weisheit  zur  wichtigen  Ressource.  Der
Weisheitskompass beschreibt eine zeitgemäß reflektierte Haltung, in der Wissen geprüft, Vertrauen
gewagt, Sinn gesucht und Selbstreflexion geübt wird. Damit schließt er nicht nur einzelne Projekte ab,
sondern eröffnet einen dauerhaften Orientierungsraum.

Der Weisheitskompass steht für eine Kultur der Maßhaltung: 

wissend ohne Überheblichkeit, 

glaubend ohne Zwang, 

verantwortungsvoll ohne Angst und offen für Lernen.

© Norbert Rieser Seite 19 / 20

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


© Norbert Rieser Seite 20 / 20

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

	Der Weisheitskompass
	Orientierung mit einer zeitgemäß reflektierten Lebenseinstellung – existenziell - ökumenisch
	Leitgedanke

	1. Warum ein „Kompass“?
	2. Die Mitte: „Glaube heute“ – existenziell verstanden
	3. Die vier Grundrichtungen des Weisheitskompasses
	3.1 Freiheit
	3.2 Reflexion
	3.3 Verantwortung
	3.4 Kritikfähigkeit

	4. Was der Weisheitskompass bewusst vermeidet
	5. Warum der Weisheitskompass zufrieden machen kann
	6. Zusammenfassung

	„In der Natur gibt es keine Zufälle“ – was bedeutet das?
	1. Zunächst eine notwendige Klärung: Was heißt „Zufall“?
	1. Alltagssprachlich
	2. Naturwissenschaftlich
	3. Existentiell-philosophisch

	2. Naturwissenschaftlich: Keine Ursachenlosigkeit, wohl aber Unvorhersagbarkeit
	3. Philosophisch: Ordnung ohne mechanischen Zwang
	4. Existentiell: Die Welt ist tragfähig, nicht absurd
	5. Bezug zum Glauben (ohne Zwang, ohne Dogma)
	6. Gefahren, die meine Aussage bewusst vermeidet (wenn sie reflektiert ist)
	7. Einordnung im Weisheitskompass
	8. Eine präzise, verantwortbare Formulierung

	ANHANG
	Ordnung, Zufall und Transzendenz
	Philosophische Vertiefung (Aristoteles – Kant – Whitehead)

	1. Ausgangspunkt: Die Haltung hinter der Aussage „In der Natur gibt es keine Zufälle“
	2. Aristoteles: Natur als geordnete Wirklichkeit mit Zielgerichtetheit
	3. Kant: Zufall als Grenze menschlicher Erkenntnis
	4. Whitehead: Prozess, Kontingenz und kreative Ordnung
	5. Gemeinsame Linie: Ordnung ohne Determinismus
	6. Transzendenz: Ordnung, die sich nicht erzwingen lässt
	7. Verbindung zum Weisheitskompass
	8. Zusammenfassende Formulierung

	ANHANG
	Schöpfung ohne Lücken-Gott
	Eine theologisch reflektierte Anschlussbemerkung

	1. Ausgangspunkt: Die theologische Herausforderung
	2. Was ein „Lücken-Gott“ ist – und warum er problematisch ist
	3. Schöpfung als Grundbeziehung, nicht als Sonderereignis
	4. Ordnung ohne Zwang – theologisch gedacht
	5. Transzendenz ohne Eingriffslogik
	6. Anschluss an biblische Schöpfungsaussagen (vorsichtig)
	7. Vereinbarkeit mit moderner Naturwissenschaft
	8. Verbindung zum Weisheitskompass
	9. Zusammenfassende Formulierung

	ANHANG
	Schöpfung, Transzendenz und Prozess
	Ökumenisch zugespitzt – prozesstheologisch vertieft – systematisch zusammengefasst

	1. Ökumenische Zuspitzung: Gemeinsamer Kern jenseits konfessioneller Unterschiede
	Gemeinsame ökumenische Grundlinien

	2. Prozesstheologische Vertiefung (Whitehead): Ordnung, Offenheit und Werden
	Zentrale prozesstheologische Gedanken

	3. Transzendenz im Prozess: Gott als Grund, nicht als Konkurrent
	4. Systematische Übersicht: Theologischer Vergleich
	Schöpfung ohne Lücken-Gott – ökumenisch & prozesstheologisch

	5. Zusammenfassende ökumenische Formulierung

	Der Weisheitskompass
	Eine abschließende Klärung zeitgemäßer Orientierung
	1. Warum ein abschließender Orientierungsrahmen notwendig ist
	2. Was der Weisheitskompass ist – und was er bewusst nicht ist
	3. Der existenzielle Grund: Leben unter Bedingungen von Vorläufigkeit
	4. Die Struktur des Weisheitskompasses
	4.1 Wissen – Realität ernst nehmen
	4.2 Vertrauen – Tragfähigkeit annehmen
	4.3 Sinn – Orientierung im Ganzen
	4.4 Selbstreflexion – Maß halten

	5. Weisheit als Maßvolle Orientierungs- und Urteilskraft
	6. Verhältnis zu Glaube, Religion und Transzendenz
	7. Warum der Weisheitskompass Zufriedenheit fördern kann
	8. Anwendung über alle Projekte hinweg
	Abschließende Synthese


