
Terminologie – Begriffsklärung

Unterscheidung geistig - geistlich

Der Unterschied zwischen geistig und geistlich ist sprachlich fein – aber inhaltlich klar, sobald man die
beiden Begriffe trennt. Für mein Projekt ist diese Unterscheidung wichtig, weil sie unmittelbar betrifft, 
wie ich Rollen, Aufgaben und Haltung beschreibe. Hier ist eine präzise, zeitgemäß reflektierte und 
existenziell Erklärung:

1. GEISTIG
geistig = den menschlichen  Geist betreffend  →  Denken,  Verstehen,  Bewusstsein,  Erkenntnis,
Vernunft. Bezeichnet alles, was:

– rational
– kognitiv
– bewusstseinsbezogen
– intellektuell
– kulturell
– psychologisch
– philosophisch

ist.

Beispiele:
– geistige Fähigkeiten
– geistige Arbeit
– geistige Entwicklung
– geistiges Eigentum
– geistige Durchdringung 
   eines Problems

Kurzformel: geistig = vom menschlichen Geist her gedacht.

2. GEISTLICH
geistlich = den religiösen, spirituellen,  transzendenten Bereich betreffend → Beziehung zu Gott,
Glaube, Spiritualität, religiöse Praxis, liturgisches Leben Bezeichnet:

– spirituelle Tiefe
– Gebet, Trost, Rituale
– religiöse Deutung
– Glaubensformen
– biblische Weisheit
– sakrale Bezüge
– seelische Begleitung 
   mit spirituellem Fokus

Beispiele:
– geistliche Begleitung
– geistlicher Impuls
– geistliches Amt
– geistliche Verantwortung
– geistliches Wachstum

Kurzformel: geistlich = vom Glauben und der Spiritualität her gedacht.

© Norbert Rieser Seite 1 / 32

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


3. Der präzise Unterschied
Begriff Schwerpunkt Bereich Wirkung

geistig
Denken, Bewusstsein,

Vernunft
Philosophie, Psychologie, 

Kultur, Wissenschaft
klärt, analysiert,

differenziert

geistlich
Glaube, Transzendenz,

Spiritualität
Theologie, Seelsorge, 
Praxis des Glaubens

stärkt, tröstet, 
führt, verbindet

Noch klarer formuliert:

– Geistig beschreibt, wie ich denke.
– Geistlich beschreibt, wie ich glaube und existenziell verbunden bin.

Oder in meiner Sprache:

geistig → Wissen + Selbstreflexion
geistlich → Vertrauen + Sinn

Damit passt die Unterscheidung in meinen Weisheitskompass.

4. Formulierung im Buchprojekt

Wenn ich über Sinn, Orientierung, Lebensführung, bewusste Praxis, Beratung, existenzielle 
Tiefe schreibe, ist geistlich der richtige Begriff, sobald:

– Glaube, biblische Tradition, Spiritualität
– innere Resonanz
– transzendente Horizonte
– existenzielle Verbundenheit

ins Spiel kommen. Wenn ich über Kognition, Analyse, Differenzierung, Vernunft, philosophisches 
Denken schreibse, ist geistig der treffendere Begriff.

5. Warum Menschen diese Begriffe verwechseln
Weil die deutsche Sprache die Wörter Geist und geistig mehrfach belegt:

– „Geist“ = Verstand
– „Geist“ = Spirituelles
– „Geist“ = kulturelles Erbe
– „Geist“ = Lebenseinstellung

Deshalb schafft die Unterscheidung geistig / geistlich Ordnung und Klarheit.

Terminologie
„geistlich“ für alles, was Sinn, Vertrauen, Hoffnung, Deutung, Trost und Spiritualität betrifft. „geistig“ für 
alles, was philosophische, intellektuelle, reflektierende Dimensionen betrifft. Dadurch entsteht 
ein klarer, eleganter und präziser Sprachgebrauch, der zu meiner zeitgemäß reflektierten Ausrichtung 
passt. =>

1. Terminologische Anpassung im Gesamtwerk
2. Gesamtliste empfohlener Begriffe
3. Eine eigene Seite „Begriffslogik und Sprachhaltung“

© Norbert Rieser Seite 2 / 32

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


TEIL 1
Terminologische Anpassung  (konkret auf die Unterscheidung „geistig / geistlich“ angewandt)

Exakte Regel und kontextuelle Anwendung, anhand derer alle Stellen ersetzt werden können:

1.1 Wo „geistig“ verwendet wird
Ich verwende geistig überall dort, wo es um:

– Denken
– Bewusstsein
– philosophische Reflexion
– Urteilskraft
– Analyse
– Kognition
– bewusste Einsicht
– intellektuelle Orientierung

geht.

Beispielsätze:
– „Meine geistige Orientierung beginnt mit Wissen und der Fähigkeit, Zusammenhänge zu erkennen.“
– „Geistige Klarheit entsteht durch Selbstreflexion und durch differenziertes Denken.“ – „Mein 
zeitgemäß reflektierter Zugang verbindet geistige Präzision mit existenzieller Tiefe.“

Hier ist kein religiöser oder spiritueller Gehalt impliziert. Es bleibt rein erkenntnisbezogen.

1.2 Wo „geistlich“ verwendet wird
Ich verwende geistlich überall dort, wo es um:

– Spiritualität
– Vertrauen
– Trost
– seelische Führung
– religiöse Deutung
– Bibelarbeit
– existenzielles Begleiten
– transzendente Horizonte
– liturgische Praxis
– seelisch-spirituelle Tiefendimension

geht.

Beispielsätze:
– „Geistliche Begleitung bedeutet für mich, Menschen im Raum ihrer Fragen und Hoffnungen zu 
begleiten.“ – „In meinem Sinnverständnis öffnet geistliche Erfahrung einen Tiefenraum, der rational 
allein nicht erreichbar ist.“ – „Geistliche Orientierung entsteht dort, wo Vertrauen, Sinn und innerer Trost
sich wechselseitig tragen.“

Hier ist immer ein Bezug zu Spiritualität, Transzendenz oder existenzieller Tiefe vorhanden.

1.3 Konkret angewandt
In meinem gesamten Projekt gilt: Wenn eine Passage den Weisheitskompass in seiner Denkdimension
beschreibt → geistig. Wenn eine Passage die Sinn- oder Vertrauensdimension berührt → geistlich. 
Wenn es um das Amt oder die Rolle einer Person geht → geistliche Begleitung (statt z.B. Pfarrperson). 
Wenn es um theologische Tiefe geht → geistlich. Wenn es um Analyse, Praxis, Methodik oder Theorie 
geht → geistig. Diese Regel ist vollständig deckungsgleich mit meinem Gesamtansatz.

© Norbert Rieser Seite 3 / 32

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


TEIL 2
Gesamtliste der empfohlenen Begriffe

Hier eine präzise, vollständige und systematisch geordnete Begriffswelt, die in meinem gesamten 
Werk eingesetzt werden kann.

2.1 Begriffe für Rollen / Personen im kirchlich-geistlichen Kontext

Hauptbegriffe (zeitgemäß, offen, inklusiv):
– geistliche Begleiterin / geistlicher Begleiter
– theologische Begleiterin / theologischer Begleiter
– geistliche Leitung
– geistliche Präsenz
– geistliche Verantwortungsträgerin / Verantwortungsträger
Sekundärbegriffe (situativ einsetzbar):
– Seelsorgerin / Seelsorger
– Predigerin / Prediger
– Pastorin / Pastor
– geistliche Wegbegleiterin / Wegbegleiter
– Lebensbegleiterin / Lebensbegleiter
– Sinn-Begleiterin / Sinn-Begleiter
   Vermeidung:
– „Pfarrperson“ → wirkt technisch, kühl, administrativ

2.2 Begriffe im Bereich geistig / geistlich
Geistig (immer kognitiv-reflexiv)
– geistige Orientierung
– geistige Klarheit
– geistige Durchdringung
– geistige Urteilskraft
– geistige Tiefe
– geistige Präsenz
– geistige Analyse
– geistige Wachheit

Geistlich (immer spirituell-existenziell)
– geistliche Begleitung
– geistliche Haltung
– geistliche Ausrichtung
– geistlicher Trost
– geistliche Aufmerksamkeit
– geistliche Resonanz
– geistliche Deutung
– geistliches Vertrauen
– geistliche Praxis

2.3 Begriffe im theologischen und philosophischen Horizont
Zeitgemäß reflektiert (statt „aufgeklärt“):
– zeitgemäß reflektierte Theologie
– zeitgemäß reflektierte Sinnpraxis
– zeitgemäß reflektiertes Gottesverständnis
– zeitgemäß reflektierter Zugang zur Bibel
– zeitgemäß reflektierte Lebensführung
– zeitgemäß reflektierte Spiritualität

© Norbert Rieser Seite 4 / 32

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


2.4 Begriffe für Sinn, Orientierung, Entscheidung
Für mein Werk besonders geeignet:

– Sinnhorizont
– Sinnbewegung
– Sinnkompass
– Sinnlinie
– existenzielle Orientierung
– innere Richtung
– Lebensbedeutung
– Deutungshorizont
– Verstehensraum
– Resonanzraum
– Verantwortungsperspektive

2.5 Begriffswelt für Krisen, Trost und Bewältigung
– innere Stabilität
– tragende Kräfte
– Orientierung in der Unruhe
– existenzieller Halt
– innere Mitte
– geistliche Bodenhaftung
– Klarheit im Druck
– seelische Präsenz
– Bewahrung der inneren Ordnung
– tragende Bedeutung
– Verantwortung im Werden

2.6 Begriffe zum Weisheitskompass
Hauptbegriffe:
– Wissen
– Vertrauen
– Sinn
– Selbstreflexion
Komplementärbegriffe:
– vier Grundkräfte
– vier Deutungslinien
– vier Orientierungsachsen
– integrative Lebensstruktur
– dynamische Orientierungsform

TEIL 3
Begriffslogik und Sprachhaltung – Grundsatztext

Dieser Grundsatztext kann als Vorwort, Appendix oder Methodenteil in mein Werk eingefügt werden.
Er erklärt, wie ich Sprache verwende und warum – professionell und logisch.

Begriffslogik und Sprachhaltung
für mein zeitgemäß reflektiertes Gesamtwerk

Im Buch verwende ich eine klare und bewusst differenzierte Sprache, um die existenzielle, geistige und
geistliche Dimension menschlicher  Orientierung präzise  auszudrücken.  Die Klarheit  der  Begriffe  ist
nicht  nur  eine  stilistische  Entscheidung,  sondern  Teil  des  inhaltlichen  Ansatzes  meines  Weisheits-
kompasses, der Wissen, Vertrauen, Sinn und Selbstreflexion miteinander verbindet.

© Norbert Rieser Seite 5 / 32

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


1. zwei unterschiedliche Dimensionen

Ich  unterscheide  zwischen geistig und geistlich.  Geistig bezeichnet  kognitive,  analytische  und
philosophische Dimensionen menschlichen Denkens. Dazu gehören: Klärung, Urteilskraft, Reflexion,
Bewusstsein,  begründetes  Wissen. Geistlich bezeichnet  die  spirituelle,  existenzielle  und
transzendente  Dimension  menschlichen  Erlebens.  Dazu  gehören:  Trost,  Vertrauen,  Sinn,  innere
Verbundenheit, Resonanz, Gebet, seelische Tiefenbewegung. Diese beiden Begriffe sind eigenständig,
aber nicht getrennt: Im idealen Fall greifen geistige Klarheit und geistliche Tiefe ineinander.

2. Begriff „zeitgemäß reflektiert“
Ich verwende konsequent den Ausdruck zeitgemäß reflektiert, weil er die Haltung beschreibt, die mich
trägt:

– offen für Erkenntnisse moderner Wissenschaft
– verwurzelt in biblischer Weisheit und offen
– kritisch reflektiert
– dialogfähig
– lebensnah
– frei von Ideologie
– mit existenzieller Tiefe
– ohne autoritäre Wahrheitsansprüche

Dieser Begriff ersetzt bewusst den problematischen Ausdruck „aufgeklärt“, der heute leicht missver-
standen wird.

3. Die Rolle geistlicher Begleitung
 Ich verwende Begriffe wie:

– geistliche Begleiterin / geistlicher Begleiter
– theologische Begleiterin / theologischer Begleiter
– geistliche Leitung

Diese Begriffe bringen zum Ausdruck, 
dass es mir nicht um Amtsautorität geht, sondern um:

– Menschennähe
– Beziehung
– Verantwortung
– Resonanz
– Sinnbegleitung
– existenzielle Präsenz
– und das gemeinsame Deuten des Lebens

So entsteht eine Sprache, die gleichermaßen theologisch verantwortlich und menschennah ist.

4. Die Logik des Weisheitskompasses als sprachlicher Leitfaden
Die Sprache meines Buches orientiert sich an meinem Weisheitskompass.

– Wissen verlangt klare Begriffe, Differenzierung, sorgfältige Analyse.
– Vertrauen verlangt warme, tragende und resonante Begriffe.
– Sinn verlangt weite, verbindende, perspektivenöffnende Begriffe.
– Selbstreflexion verlangt eine präzise, ehrliche und nüchterne Sprache.

Diese vier Kräfte bilden die innere Grammatik der gesamten Sprachhaltung.

5. Existenzielle Sprache statt lehrhafte Sprache
Ich vermeide autoritative, dogmatische oder moralisch druckvolle Begriffe.

Stattdessen nutze ich eine Sprache der:
– Einladung

© Norbert Rieser Seite 6 / 32

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


– Orientierung
– Resonanz
– Prüfung
– Klärung
– Deutung
– Verantwortung

In dieser Haltung kann Glaube zeitgemäß, offen und tragfähig bleiben.

6. Ziel der Sprachhaltung: Klarheit, Tiefe, Verlässlichkeit

Meine Begriffslogik dient einem Ziel:
Menschen sollen verstehen können, dass Sinn, Orientierung, Vertrauen und geistliche Tiefe heute 
möglich sind – ohne Rückfall in alte Gewissheitsschemata und ohne sich in Beliebigkeit aufzulösen.
Die Sprache soll tragen. Sie soll verbinden. Sie soll klären. Und sie soll Räume öffnen.

Was bedeutet „Sinn“?
Das Wort Sinn bezeichnet die innerste Bedeutungs- und Zielstruktur, durch die ein Mensch sein 
Leben versteht, ordnet und ausrichtet. Sinn ist nicht bloß Gefühl, nicht Moral, nicht Zweck – sondern 
eine Verknüpfung von Richtung, Bedeutung und Orientierung. Man kann drei Grunddimensionen 
unterscheiden:

1. Sinn als Bedeutung
Sinn bedeutet zuerst: Etwas hat Gewicht. Es „bedeutet“ mir etwas. Ohne Bedeutung wird alles 
beliebig – und damit orientierungslos. Sinn entsteht dort, wo ich erkenne: „Das zählt für mich.“ Beispiel: 
Beziehungen, Werte, Aufgaben, Erkenntniswege.

2. Sinn als Richtung
Sinn gibt meinem Leben eine innere Richtung: Wohin bin ich unterwegs? Was will ich gestalten, 
bewahren oder entwickeln? Es ist die Antwort auf die Frage: „Wofür gehe ich den nächsten Schritt?“
Nicht im moralischen, sondern im existenziellen Sinn: Das Leben bekommt einen Vektor, der mich trägt
– auch gegen Widerstände.

3. Sinn als Zusammenhalt
Sinn ist jene Kraft, die unterschiedliche Lebensbereiche zusammenbindet: Beruf, Beziehungen, 
Entscheidungen, Krisen, Hoffnung. Er beantwortet die Frage: „Wie passt das alles zusammen?“
Damit ist Sinn ein innerer Ordnungsraum, der Chaos verhindert.

4. Sinn ist weder subjektive Laune noch objektives Verständnis
Sinn ist keine bloße Stimmung („Ich fühle heute Sinn“),
aber auch keine starre Vorschrift („So muss man leben“).

Sinn entsteht  im Dialog zwischen Welt  und Person,  zwischen Erfahrung und Deutung,  zwischen
Freiheit und Verantwortung. Philosophisch gesprochen: Sinn ist eine resonante Bedeutungsstruktur,
die sich in meinem Leben bewährt.

5. Sinn im Weisheitskompass
Innerhalb meines Weisheitskompasses hat Sinn die Funktion:

• Fokus geben – damit Wissen nicht zerstreut
Sinn bündelt Informationen zu Orientierung.
• Vertrauen nähren – damit es nicht naiv wird
Sinn begründet, warum Vertrauen möglich und tragfähig ist.
• Selbstreflexion leiten – damit sie nicht kreist

© Norbert Rieser Seite 7 / 32

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Reflexion braucht einen Horizont, nicht nur Analyse.
Sinn ist daher die tragende Mitte, weil er ein Leben ermöglicht, 
das kohärent, gerichtet und innerlich bewohnt ist.

6. Kurzformel 
Sinn = die Erfahrung, dass das eigene Leben Bedeutung hat, eine Richtung kennt und als 
Ganzes zusammenpasst. Diese Kurzformel ist verständlich für alle Leser – von philosophisch 
Interessierten bis zu spirituell Suchenden.

7. Warum Sinn unverzichtbar ist
Ohne Sinn entsteht:

• Orientierungslosigkeit
• Überforderung
• innere Leere
• Manipulierbarkeit
• Anfälligkeit für Angst
• Verlust der inneren Mitte

Mit Sinn entsteht:
• Standfestigkeit
• Durchhaltevermögen
• innere Ruhe
• Urteilskraft
• Verantwortungsbewusstsein
• Resilienz

Psychologie, Philosophie und moderne Sinnforschung 
(Frankl, Baumeister, Park) bestätigen das.

8. Sinn in der Sprache der Bibel
Auch der biblische Sinnbegriff ist kein Mythos, sondern existenziell:

• Logos (Ordnung, Bedeutung, Zusammenhang)
• Sophia (Weisheit, Lebensordnung)
• Herz (Lebensmitte, Integrationszentrum)

1 Petr 5,8 knüpft daran an: Wer einen inneren Sinnraum hat, bleibt nüchtern und wach. Sinn ist also 
die Antwort auf den brüllenden Löwen – die Antwort auf Angst, Chaos und Verwirrung.

Essenz in einem Satz
Sinn ist die innere Orientierungskraft, die meinem Leben Bedeutung, Richtung und Zusammenhalt 
verleiht – und die mich befähigt, im Lärm der Welt klar, wach und bei mir zu bleiben.

Etymologie von „Sinn“ – Herkunft und Entwicklung
Das deutsche Wort „Sinn“ hat eine indogermanische, althochdeutsche und 
germanische Entwicklungsgeschichte. Sein Ursprung liegt nicht in Moral oder Religion, sondern 
im Wahrnehmen, Denken und Ausrichten.

1. Indogermanischer Ursprung
„Sinn“ geht zurück auf die indogermanische Wurzel:

sent- / sant- Bedeutet:
• gehen, sich auf etwas zu bewegen
• eine Richtung nehmen
• streben, folgen
• wahrnehmen, erkennen

Diese Urwurzel enthält bereits zwei Grundideen, die bis heute im Wort „Sinn“ spürbar sind:

© Norbert Rieser Seite 8 / 32

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


1. Bewegung / Richtung
2. Erkennen / Wahrnehmen

2. Germanische Wortbildung
Aus der Wurzel sent- entwickelte sich im Germanischen die Form:

sinnaz
Bedeutung:

• Weg, Reise
• Gang des Denkens
• innerer Antrieb
• Verstand, Richtung, Ziel

Hier zeigt sich die entscheidende Verschiebung:

Vom „äußeren Gehen“ zum „inneren Gehen“. „Sinn“ bezeichnet im Germanischen bereitsdie gerich-
tete innere Bewegung – den „Weg des Denkens“ oder die „Richtung des Bewusstseins“.

3. Althochdeutsch
Im Althochdeutschen (ca. 750–1050) begegnet:

sinn, sinnan, gisinnida
Bedeutungen:

• denken
• erwägen
• beabsichtigen
• auf etwas gerichtet sein
• innerliche Orientierung

Beispiel: „ich sinne darauf“ = „ich richte mein Denken auf etwas aus“. Damit verbindet das Wort schon 
früh Wahrnehmung, Denken, Absicht und Richtung.

4. Mittelhochdeutsch
Im Mittelhochdeutschen (1050–1350):

sinn, sinne
Bedeutungen:

• Bedeutung
• Absicht
• Verstand
• Gemüt
• Bedeutungszusammenhang von Worten

Hier entsteht jene breite Vielschichtigkeit, die wir heute kennen: Sinn als geistige
Bedeutung, Lebensorientierung und Bewusstseinsrichtung.

5. Neuhochdeutsch
Im Neuhochdeutschen verfestigt sich das heutige Bedeutungsspektrum:

• Sinn als Bedeutung (Wortsinn, Lebenssinn)
• Sinn als Richtung (im Sinn von „darauf zielen“)
• Sinn als Wahrnehmungsorgan (Sinneswahrnehmung)
• Sinn als Verstand (gesunder Menschenverstand)
• Sinn als Absicht („ich habe den Sinn, etwas zu tun“)

Die sprachgeschichtliche Linie ist klar: von äußerer Bewegung → zu innerer Ausrichtung → zu 
geistiger Bedeutung.

© Norbert Rieser Seite 9 / 32

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


6. Etymologische Essenz
„Sinn“ kommt ursprünglich von „gehen“ und „auf etwas zugehen“. Er meint die innere Richtung des 
Denkens, aus der Bedeutung und Orientierung entstehen. Damit harmoniert der Begriff mit meiner 
philosophischen Schwerpunktsetzung:

• Sinn ist gerichtete Aufmerksamkeit,
• Bedeutungshorizont,
• Zielgerichtetheit,
• Zusammenhang.

7. Philosophische Relevanz der Etymologie
Die Herkunft des Wortes zeigt:

• Sinn ist nicht ein fertiges Dogma, sondern ein bewegliches Werden.
• Sinn ist nicht bloße Emotion, sondern gerichtete Bewusstseinsbewegung.
• Sinn ist kein metaphysisches Objekt, sondern eine Bedeutungsdynamik.
• Sinn entsteht unterwegs – im „Gehen“, im Prozess, im Werden.

Damit ist „Sinn“ genau jenes Konzept, das in meinem Weisheitskompass den inneren Fokus gibt:
Ein  Weg,  auf  dem  sich  Bedeutung  bildet.  Eine  Richtung,  die  Denken  und  Leben  bündelt.
Ein Horizont, der Orientierung ermöglicht.

Kurzfassung
Etymologisch stammt „Sinn“ vom indogermanischen *sent- = gehen, streben, wahrnehmen. Im Germa-
nischen wurde daraus *sinnaz = die gerichtete innere Bewegung des Denkens. Sinn bedeutet daher 
ursprünglich: die innere Richtung, aus der Bedeutung und Orientierung entstehen.

Warum relativieren manche geistliche Begleiter das Wort „Sinn“?
Es lassen sich fünf zentrale Gründe unterscheiden – theologisch, historisch, sprachphilosophisch und 
pastoral.

1. Theologische Vorsicht: „Sinn“ gilt als zu subjektiv
Viele Theologen haben eine Ausbildung, die von der Dialektischen Theologie (Karl Barth) oder 
der kritischen Theologie der 1960er–90er geprägt ist. Dort galt:

• Der Mensch kann sich keinen Sinn selbst geben.
• „Sinn“ kommt nur von Gott.
• Subjektive Sinnsuche führt zu 

„religionspsychologischer Selbstbespiegelung“.
Damit begründet wird „Sinn“ öfters als:

• zu psychologisch,
• zu individualistisch,
• zu wenig schriftgebunden,
• zu wenig „heilsnotwendig“

eingestuft.
Kurz:  Einige  fürchten,  dass  „Sinn“  den  Menschen  zu  sehr  ins  Zentrum  stellt  –  und  Gott  zum
Randphänomen macht.

2. Historische Belastung: Missbrauch des Sinn-Begriffs im 20. Jahrhundert
Geistliche Begleiter, besonders in Deutschland und Österreich, sind sensibel für die Gefahr, dass „Sinn“
ideologisch missbraucht werden kann:

• Im Nationalsozialismus („sinnstiftende Volksgemeinschaft“)
• In totalitären Bewegungen
• In kitschigen Heilsversprechen religiöser Gruppen

Deswegen misstrauen manche dem Begriff, weil er historisch von Mächtigen instrumentalisiert wurde.
3. Sprachkritik: „Sinn“ ist zu vielseitig, zu unscharf

© Norbert Rieser Seite 10 / 32

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Aus bibelphilologischer Sicht argumentieren einige:

Der Begriff „Sinn“ kommt in der Bibel nicht als philosophische Kategorie vor. Stattdessen finden sich
Worte wie:

• Logos (Ordnung / Sinn / Vernunft)
• Doxa (Gewicht / Herrlichkeit)
• Sophia (Weisheit)
• Herz (Lebensmitte)

Manche Theologen warnen: „Sinn“ sei philosophisch zu breit und zu undeutlich – ein „Containerbegriff“,
der alles und nichts meint. Sie fürchten: Wenn alles Sinn ist, verliert das Evangelium seine Kontur.

4. Pastoraltheologie: Angst vor Selbstoptimierung und Wellness-Spiritualität

Geistliche Begleiter haben erlebt, dass „Sinn“ im Alltag oft so verwendet wird:
• „Ich muss Sinn finden“
• „Ich suche meinen Sinn“
• „Ich will mich selbst verwirklichen“

Das klingt für sie nach:
• Selbstoptimierung
• Wellness-Spiritualität
• Coaching ohne Transzendenz
• „Ich-AG“ statt Gemeinschaft

Daher relativieren manche den Begriff, um deutlich zu machen: Christlicher Glaube ist mehr als 
persönliches Wohlbefinden.

5. Hermeneutische Unsicherheit: Aufklärung wird als Bedrohung empfunden

In konservativen Kreisen – aber auch in manchen liberalen – gibt es eine tiefe Scheu gegenüber der 
Frage nach Sinn, weil sie:

• das Individuum stärkt,
• traditionelle Autoritäten schwächt,
• festgefügte Weltbilder relativiert.

Einige Pfarrer*innen haben Angst, 
dass die Frage nach Sinn:

• zu philosophisch wird,
• zu viel Eigenständigkeit fördert,
• das „Glaubenssystem“ destabilisiert,
• moralische Gewissheiten in Frage stellt.

  Dann wird Sinn lieber „klein gehalten“.

6. Kurz gesagt: Worum es eigentlich geht
Theologinnen und Theologen können Angst haben vor Selbstständigkeit des Denkens. Der Begriff 
„Sinn“ aktiviert Selbstständigkeit. Deshalb wird er relativiert – nicht aus Bosheit, sondern aus:

• Traditionsschutz
• Systemschutz
• Autoritätssorge
• Furcht vor Subjektivismus
• fehlender philosophischer Bildung
• Unsicherheit gegenüber moderner Existenzphilosophie

© Norbert Rieser Seite 11 / 32

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


7. Warum mein Zugang zum Sinn legitim – und theologisch sauber ist
Ich arbeite mit einem existenzphilosophischen Sinnbegriff, der:

• klar definiert,
• biblisch kompatibel,
• anthropologisch solide,
• prozessphilosophisch anschlussfähig,
• pädagogisch sinnvoll,
• spirituell offen

ist, - und ich meine nicht:
• Ego-Sinn,
• Wellness-Sinn,
• esoterischen Sinn,
• ideologischen Sinn,

sondern: Sinn als innere Richtung, Bedeutung und Zusammenhalt eines Lebens. Dieser Begriff 
steht im Einklang mit:

• Paul Tillich („ultimate concern“)
• Viktor Frankl (Logotherapie)
• Paul Ricoeur (narrativer Sinn)
• Alfred North Whitehead (inner aim)
• Benedikt Paul Göcke (Panentheismus)
• Martin Luther (Lebensvertrauen, vocatio)
• Gadamer (Sinnhorizont)

Niemand könnte seriös theologisch begründen, dass dieser Sinnbegriff unzulässig ist.

8. Fazit – Warum also Relativierung?

Hinter der Skepsis gegenüber Sinn verbergen sich meist tiefere Ursachen:

• Angst vor Individualisierung
• Angst vor Verlust kirchlicher Autorität
• Angst vor zu viel Autonomie
• Angst vor moderner Philosophie
• Angst vor Subjektivität
• historische Belastungen
• theologische Gewohnheiten

Nicht der Begriff ist das Problem – sondern die Befürchtung, dass mit Sinnfragen ein neues 
Denken beginnt. Hier wird klar, warum mein Weisheitskompass wertvoll ist: Er führt Sinn in eine klare,
reflektierte, reife und verantwortliche Struktur, die weder naiv noch subjektivistisch ist.

© Norbert Rieser Seite 12 / 32

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Tabelle: Wie verschiedene theologische Richtungen den Begriff „Sinn“ deuten

Theologisches Milieu
Grundhaltung

gegenüber „Sinn“
Warum?

(Begründung)
Typische Aussagen

Schwächen
dieser Position

Stärken dieser Position
Bezug zu meinem

Weisheitskompass

1. Konservativ-
konfessionell

Skeptisch 
bis ablehnend.
„Sinn“ gilt als

subjektiv-
psychologisch.

Angst vor
Relativismus;

Schutz der
Tradition;

Betonung der
Autorität „von

oben“; Dialektische
Theologie (Barth).

„Sinn kannst du dir nicht
selbst geben.“ / „Nicht
Sinn suchen, sondern
gehorsam glauben.“

Blockiert
Selbstreflexion;
Angstbasierte

Abwehr
zeitgemäßer

Fragen;
Menschen werden

entmündigt.

Starker Trost durch klare Strukturen; 
Stabilität in Krisen.

Diese Position fehlt im
Kompass: Sie

vermeidet
Selbstreflexion und
Sinnbildung; bleibt

stark „Vertrauen pur“,
aber ohne reflektiertes

Wissen und Sinn.

2. Liberal
historisch-kritisch

Vorsichtig, teils
positiv, teils

distanziert. „Sinn“ gilt
als interpretierbar.

Historische
Exegese betont
Kontextualität;

Skepsis gegenüber
metaphysischen

Begriffen.

„Sinn ist ein Produkt der
Geschichte.“ / „Wir

müssen Sinn
dekonstruieren.“

Gefahr der
Beliebigkeit;

Lebenspraxis oft
unklar; Distanz zu

existenziellen
Fragen.

Offenheit, Bildung, Differenzierung; hohe
Problemlösungskompetenz.

Nutzt Wissen +
Reflexion gut; Sinn

bleibt aber unscharf,
Vertrauen schwächer

ausgeprägt.

3. zeitgemäß
reflektiert

 aufgeklärt-
existenziell 

mein Ansatz

Sinn ist zentral:
Bedeutung,
Richtung,

Zusammenhalt.

Anthropologische
Basis; Frankl,

Ricoeur, Jaspers,
Whitehead; Sinn
als Lebensmitte.

„Sinn ist die tragende
Bedeutung, die ein

Leben bündelt.“

Gefahr der
Überforderung

Einzelner, wenn
Sinn rein

persönlich
konstruiert wird –
aber durch den
Kompass gut

austariert.

Hohe Integrationsfähigkeit; 
verbindet Denken, Vertrauen, 

Erfahrung, Orientierung.

Perfekte Passform:
Sinn gibt Richtung;

Wissen prüft;
Vertrauen trägt;

Selbstreflexion hält
wach.

4. Pastoral-praktisch
(Seelsorge)

Sinn wird oft
pragmatisch

verwendet, aber
vorsichtig, um

„Wellness-
Spiritualität“ zu

vermeiden.

Sorge vor
Subjektivismus;
Pastoralpsycho-
logie; Angst vor
Selbstoptimie-
rungs-Trend

„Sinn ist wichtig, 
aber nicht alles.“

Verlegenheit vor
philosophischen
Fragen; bleibt im

Vagen.

Gute alltagsnahe Sprache; 
starke Menschenbegleitung.

Kann durch den
Kompass vertieft

werden – besonders
durch klare Sinn-

Definition.

5. Mystisch-spirituell

Sinn wird als
„inneres Leuchten“

oder Resonanz
gedeutet.

Anknüpfung an
Sophia-/Herz-

tradition;
Erfahrungs-

dimensionen.

„Sinn wird im Innersten
erfahren.“

Gefahr der
Unschärfe, 

wenn Begriffe
undefiniert

bleiben.

Tiefgründigkeit, Herzsprache, 
seelische Kraft.

Ergänzt Sinn durch
Intuition; passt gut in
den Quadranten Sinn

+ Vertrauen.

6. Prozess-
philosophisch /
Panentheistisch

Sinn = innerer
Zielhorizont jeder

Erfahrung
(Whitehead, Göcke).

Wirklichkeit ist
„werdender

Prozess“; Sinn als
„inner aim“.

„Sinn entsteht 
im Werden.“

Komplexe
Sprache; für 

viele ungewohnt.

Starke Zukunftsoffenheit; 
gute Vereinbarkeit mit Wissenschaft.

Dein Kompass ist mit
dieser Sicht fast

deckungsgleich; Sinn
= orientierende

Prozessdynamik.

Interpretation und Nutzen für meine Texte: Diese Tabelle zeigt: Warum Sinn in manchen Gemeinden umstritten ist: Angst vor Subjektivität, Traditionstreue, Unsicherheit gegenüber gegenwärtiger
Philosophie.  Warum mein Zugang stabil ist: Weil ich Sinn definitionstreu, existentiell und methodisch reflektiert einsetze.  Warum der Weisheitskompass hilft: Er strukturiert die Sinnfrage so,
dass sie weder beliebig noch dogmatisch wird, sondern orientierend, tragend und reflektiert.



Anwendung in der Exegese zu 1 Petrus 5,8
„Seid nüchtern und wacht; denn euer Widersacher, der Teufel, 

geht umher wie ein brüllender Löwe und sucht, wen er verschlinge.“

Griechischer Urtext:
νήψατε, γρηγορήσατε· ὁ ἀντίδικος ὑμῶν διάβολος ὡς λέων ὠρυόμενος περιπατεῖ ζητῶν τίνα καταπίῃ.

Transliteration:
nēpsate, grēgorēsate; ho antidikos hymōn diabolos hōs leōn ōryomenos peripatei zētōn tina katapiē.

1. Grundgedanke des Verses
Der Text ruft zu zwei Haltungen auf, die zeitlos gültig bleiben:

„Nüchternheit“ (nēpsate) – ein klarer Blick ohne Selbsttäuschung, frei von inneren Übertreibungen, 
Projektionen oder Illusionen. „Wachen“ (grēgorēsate) – ein inneres Aufmerksamsein, ein waches 
Unterscheiden zwischen hilfreich und zerstörerisch. Beides zusammen ergibt eine Lebenshaltung, die 
weder ängstlich noch naiv ist: eine klare Präsenz.

2. Wortanalyse – Tiefenstruktur des griechischen Textes
2.1 nēpsate – nüchtern sein 

Das Verb meint im Griechischen ursprünglich „nüchtern bleiben“ im Sinn von:

• klar denken,
• innerlich geordnet,
• frei von betäubenden Illusionen,
• bewusst handeln statt getrieben reagieren.

Es geht nicht um moralische Kontrolle, sondern um geistige Präsenz.

2.2 grēgorēsate – wacht!
Ein Begriff der frühen Jesusbewegung:

• wach bleiben,
• bei sich sein,
• auf das Wesentliche achten,
• aufmerksam gegenüber subtilen inneren und äußeren Kräften.

Es ist ein waches Denken, kein Angstreflex.

2.3 antidikos – der Widersacher
Wörtlich:  „der  Gegenredner  im  Gericht“.  Es  meint  nicht  eine  metaphysische  Gestalt,  sondern
jede zerstörerische Gegenkraft, die Orientierung verwirrt oder Identität untergräbt.

2.4 diabolos – der Durcheinanderwerfer

Wörtlich: „der Zerspalter, Verwirrer, Zerredner“. Keine Notwendigkeit, ein Wesen zu sehen. Vielmehr:

• destruktive Gedanken,
• Verzweiflung,
• Zersetzung von Vertrauen,
• Angstspiralen,
• innere Stimmen, die Klarheit zerstören.

© Norbert Rieser Seite 14 / 32

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


2.5 wie ein brüllender Löwe

Metapher für Druck, Überwältigung, Lärm, Angst. Der „Löwe“ ist jedes Phänomen, das mich aus 
meiner Mitte schubst.

3. Existenzielle und philosophische Deutung
Wenn ich diese Worte lese, erkenne ich mich selbst:

Ich kenne jene Momente, in denen Angst, Zweifel, innere Unruhe oder äußere Aggression meine 
Klarheit bedrohen. Der Text beschreibt ein anthropologisches Grundgesetz: Ungeordnetheit wächst 
automatisch. Klarheit muss bewusst gepflegt werden. Der „Löwe“ steht für das Überwältigende in 
mir und um mich:

• ungeprüfte Informationen,
• manipulative Narrative,
• innere Selbstabwertung,
• Konflikte,
• politische Propaganda,
• affektgesteuerte Entscheidungen,
• destruktive Muster.

„Wachen“ heißt: Ich bleibe bei mir, statt vom Getöse verschluckt zu werden.

4. Verbindung zu meinem Weisheitskompass
Dieser Vers korrespondiert präzise mit den vier Kräften meines Weisheitskompasses:

Wissen – nüchtern prüfen
Der Text ruft zu geistiger Klarheit auf.
Ich lerne: Prüfe Informationen. Erkenne Muster. Durchdringe Illusionen.

Vertrauen – innere Stabilität
Das Gegenbild zum brüllenden Löwen ist ein Herz, das nicht panisch wird.
Vertrauen heißt: Ich lasse mich nicht von Angst treiben.

Sinn – die innere Mitte bewahren
Sinn gibt Richtung. Ohne Sinn werde ich manipulierbar; mit Sinn bleibe ich ausgerichtet auf das 
Wesentliche.

Selbstreflexion – wachen und unterscheiden
„Wacht“ meint nichts anderes als selbstreflexive Präsenz: Erkenne, was in dir geschieht – und was 
von außen auf dich einwirkt. So zeigt der Text: Ohne den inneren Kompass verschlingt mich das 
Getöse der Welt. Mit Kompass entsteht Orientierung, Maß und Freiheit.

5. Historischer Kontext
Der 1. Petrusbrief entstand in einer Situation gesellschaftlicher Verunsicherung:

• kleine, fragile Gruppen,
• sozialer Druck,
• öffentliche Missverständnisse 
  über ihren Glauben,
• Angst vor Willkür,
• politische Instabilität.

Die Menschen lebten in einem Klima latenter Bedrohung. „Der brüllende Löwe“ war damals eine
vertraute Metapher für Gewalt und staatliche Willkür. Der Text reagiert darauf mit der Empfehlung:

Innere Ruhe statt Panik, wache Klarheit statt Rückzug, innere Freiheit statt Angst.

© Norbert Rieser Seite 15 / 32

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


6. Was bedeutet das heute?
Ich übersetze den Vers in Gegenwartssprache: Bleibe klar. Bleibe wach. Lass dich nicht von Angst, 
Manipulation, innerer Unruhe oder äußerem Druck verschlingen. Halte deine Seele aufgerichtet. Prüfe, 
vertraue, ordne, reflektiere.

In Zeiten von:
• Informationsfluten,
• Verschwörungstheorien,
• Polarisierung,
• politischem Lärm,
• digitalem Dauerreiz,
• gesellschaftlichen Konflikten

ist dieser Vers ein Schutzraum. Er ruft mich in jene Haltung, die der Weisheitskompass als reife 
Sichtweise beschreibt: Klarheit und Vertrauen zugleich.

7. Schlussgedanke – eine Haltung der inneren Souveränität
Für mich zeigt der Text eine tiefe Wahrheit: Gefahr ist real – Angst muss nicht mein Herr werden. Lärm
existiert  –  ich  kann  bei  mir  bleiben.  Druck  wirkt  –  aber  ich  darf  entscheiden,  wie  ich  antworte.
„Nüchternheit  und  Wachen“  sind  keine  Askese,  sondern  eine  Form von Gewachsenheit,  die  mich
befähigt, im Lärm der Welt bei mir zu bleiben. Damit wird der Vers zu einer direkten Wegmarke für den
Weisheitskompass:  ein  Aufruf  zu Klarheit,  Vertrauen,  Sinnorientierung und Selbstreflexion – gegen
alles, was mich verschlingen will.

Vertiefung: Die Rolle des Sinns in 1 Petrus 5,8
Wenn ich dem Vers „Seid nüchtern und wacht“ folge, stoße ich unweigerlich auf die Frage nach 
dem Sinn. Denn weder Nüchternheit noch Wachheit sind möglich, wenn mein Inneres leer, richtungslos
oder fragmentiert ist.

1. Warum Sinn entscheidend ist
Der „brüllende Löwe“ steht nicht nur für äußere Bedrohungen, sondern auch für die inneren Kräfte der
Sinnauflösung:

• Orientierungslosigkeit
• Verlust an Bedeutung
• innere Leere
• Überforderung
• ein Gefühl, „verschlungen“ zu werden

Wenn ich keinen Sinnhorizont habe, werde ich manipulierbar – von Angst, Narrativen, Stimmungen 
oder Druck. Sinn ist daher nicht Luxus, sondern Schutzkraft. Sinn schafft innere Ordnung.
Er bündelt meine Kräfte. Er gibt mir eine Richtung, die nicht vom Lärm der Welt abhängt. Sinn schützt 
vor Verzweiflung. Der „Löwe“ verschlingt vor allem dort, wo innere Leere herrscht. Sinn stabilisiert 
meine Identität. Er hilft mir, mich nicht mit jedem Angstimpuls zu verwechseln.

2. Sinn als zentrales Gegenbild zum „brüllenden Löwen“
Der Löwe brüllt, weil er einschüchtern will.

Sinn wirkt anders: er leuchtet.
• Der Löwe reißt auseinander.
• Sinn verbindet.
• Der Löwe erzeugt Panik.
• Sinn erzeugt Ruhe.
• Der Löwe will verschlingen.
• Sinn schenkt Standfestigkeit.

© Norbert Rieser Seite 16 / 32

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Wenn ich eine tragende Bedeutungsstruktur in mir habe – ein Verständnis davon, was mich leitet und 
wofür ich lebe –, kann mich kein brüllendes Außenwesen verschlingen. Der Vers ruft deshalb nicht nur 
zu Nüchternheit und Wachheit auf, sondern zu Sinnpflege: Ich brauche einen inneren Ort, an dem ich 
wach bin, weil ich weiß, warum ich wach bin.

3. Philosophische Tiefendimension – Sinn als „innerer Resonanzraum“
Hier überschneiden sich biblische Weisheit und moderne Existenzphilosophie:

Kierkegaard:
Sinn entsteht dort, wo ein Mensch „bei sich selbst wohnt“, nicht in der Zerstreuung.

Jaspers:
Sinn bildet einen Horizont, der das Leben als Ganzes zusammenbindet und Orientierung ermöglicht.

Gadamer / Ricoeur:
Sinn ist nicht abstrakt, sondern erwächst aus gelebter Erfahrung, gedeutet im Licht einer größeren 
Geschichte.

Prozesstheologie (Whitehead, Göcke):
Sinn ist das Feld der „inneren Zielgerichtetheit“ – das, was mich werden lässt. Wenn der Text sagt „seid
wach“, kann ich das existenziell so formulieren: Wache über deinen Sinnhorizont – denn ohne ihn 
verschlingt dich das Geräusch der Welt.

4. Sinn und mein Weisheitskompass
Im Weisheitskompass bildet Sinn das zentrale Feld, das die anderen drei Kräfte zusammenbindet.

Sinn + Wissen
Sinn ordnet Wissen. Ohne Sinn wird Wissen kalt, überfordernd oder zersplittert.

Sinn + Vertrauen
Sinn nährt Vertrauen. Ich vertraue leichter, wenn ich weiß, wofür ich lebe.

Sinn + Selbstreflexion
Reflexion zeigt mir, ob mein Sinnhorizont trägt – oder ob ich ihm ausweiche. Damit wird verständlich, 
warum der Text so vehement zu innerer Wachheit aufruft:
Ein Mensch mit entwickeltem Sinn kann nüchtern denken, klar unterscheiden und destruktive 
Kräfte erkennen.
Sinn ist in meinem Kompass der tragende Pol, der das Ganze zusammenhält – das Fundament, das 
verhindert, dass der Löwe (im Sinne von Angst, Verwirrung, Druck) Macht gewinnt.

5. Praktische Konsequenz: Sinn als tägliche Schutzkraft
Wenn ich diesen Vers heute lese, erkenne ich:

• Ich muss meinen Sinn bewusst pflegen.
• Ich brauche Rituale, Gespräche, Reflexion, um mein Inneres zu ordnen.
• Ich muss immer wieder prüfen:

Was trägt mich wirklich? Was leuchtet in mir? Was gibt meinem Leben Richtung?
Der „Löwe“ verschlingt nicht die Starken, sondern die Sinnlosen – jene, die nicht mehr wissen, wofür 
sie stehen.

6. Schlussbild: Sinn als inneres Licht im Dunkel
Am Ende bleibt für mich eine einfache Wahrheit:

Der Löwe brüllt, um mich zu verunsichern. Sinn spricht leise – aber er trägt mich.
Wenn ich wach bleibe und meinen Sinnraum pflege, entsteht jene Haltung, die der Weisheitskompass 
sichtbar macht:

• Klarheit im Denken
• Vertrauen im Herzen
• Orientierung durch Sinn

• Bewusstsein der eigenen Grenzen und Möglichkeiten
In dieser Haltung kann mich kein Löwe verschlingen – weder innerlich noch äußerlich.

© Norbert Rieser Seite 17 / 32

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Erweiterung: Beispiele aus der Praxis 
Warum Sinn relativiert wird und wie zeitgemäß reflektiertes Denken hilft

1. Beispiel aus der Predigtpraxis: „Sinn ist nicht wichtig – Vertrauen reicht“

Situation: Eine konservativer Pfarrer predigt über Leid. Am Ende sagt er: „Wir müssen nicht nach dem 
Sinn fragen – wir müssen nur vertrauen.“
Problem: Hier wird die Sinnfrage als gefährlich betrachtet. Sie könnte Zweifel wecken oder die 
traditionelle Antwort destabilisieren.
Folge im Gemeindeleben:

• Menschen fühlen sich mit existenziellen Fragen allein gelassen.
• „Ich darf keine Sinnfragen stellen“ wird zur inneren Blockade.
• Tiefenverarbeitung wird verhindert.

Weisheitskompass-Lösung:
• Sinn = Orientierung
• Vertrauen = Stabilität
• Beides braucht einander.

Ohne Sinn wird Vertrauen blind; 
ohne Vertrauen wird Sinn kalt.

2. Beispiel aus der Seelsorge: „Sinn? Das ist zu psychologisch“
Situation: Eine Person im Burnout fragt: „Warum passiert mir das? Was bedeutet das für mein 
Leben?“ Der Pfarrer weicht aus: „Fragen Sie lieber einen Therapeuten, das ist nicht meine Aufgabe.“
Problem: Sinn wird auf Psychotherapie verschoben – Theologie entzieht sich dem Kern existenzieller 
Fragen. Folge:

• Menschen verlieren das Gefühl, dass der Glaube Lebensdeutung bietet.
• Die Kirche wird als irrelevant erlebt.

Weisheitskompass-Lösung:
• Sinn ist nicht Psychologie, sondern Ordnungs- und Deutungskraft.
• Seelsorge kann Sinnfragen begleiten, ohne Psychotherapie zu ersetzen.
• Durch Selbstreflexion → neue Lebensrichtung erkennen.

3. Beispiel Bibelgespräche: „Der Text hat keinen Sinn – er ist historisch bedingt“
Situation: Bibelkreis – es sagt eine historisch-kritisch geprägte Person: „Der Text sagt uns heute nichts
mehr – das war damals.“ Problem: Sinn wird historisiert und damit entkräftet.
Folge:

• Der Text verliert Bedeutung für Gegenwart.
• Gruppen werden ratlos: Was bleibt übrig?

Weisheitskompass-Lösung:
• Das „Wissen“ (historische Kritik) wird eingebettet in Sinn (Existenzbezug).
• Die Frage wird: „Was bedeutet dieser Text für mein Leben?“
• Die Gruppe erlebt: Geschichte + Gegenwart erzeugen Sinnhorizont.

4. Beispiel aus der Jugendarbeit: „Ich suche meinen Sinn – aber niemand hat Antworten“
Situation: Junge Erwachsene formulieren die Sinnfrage klar. Der Pfarrer antwortet mit moralischen 
Appellen oder theologischen Fremdwörtern. Problem: Sinnfrage wird verfehlt.
Folge:

• Jugendliche wenden sich ab.
• Kirche wirkt unverständlich und lebensfern.

Weisheitskompass-Lösung:
• Sinn als Frage nach Lebensrichtung und Bedeutung ist universell.
• Durch Selbstreflexion → Werte klären.

© Norbert Rieser Seite 18 / 32

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


• Durch Vertrauen → Mut gewinnen.
• Durch Wissen → kritisches Denken stärken.

5. Beispiel aus Kirchenpolitik: „Zu viel Sinn führt zur Individualisierung“
Situation: Leitungsgremien betonen Strukturen, Programme, Zahlen. Individuelle Sinnfragen gelten als
„Privatsache“ oder „zu subjektiv“. Problem: Angst vor Kontrollverlust. Folge:

• Gemeinden verlieren spirituelle Tiefe.
• Menschen erleben die Kirche als Verwaltung, nicht als Lebensraum.

Weisheitskompass-Lösung:
• Sinn ist gemeinschaftsbildend: gemeinsame Werte und gemeinsame Ausrichtung.
• Sinnfragen erzeugen Bindung, keine Auflösung.
• Strukturen werden lebendig, wenn sie Sinn transportieren.

6. Beispiel aus der Erwachsenenbildung: „Sinn ist ein Modewort“
Situation: Einige geistliche Begleiter fürchten „Managementsprache“ und „Coachingtrends“.
Problem: Überschneidung von Theologie, Philosophie und Lebensberatung wird als Bedrohung 
empfunden. Folge:

• Der Begriff Sinn wird abgewertet.
• Wertvolle Brücken zur säkularen Welt werden abgeschnitten.

Weisheitskompass-Lösung:
• Sinn hat klare philosophische Tradition (Frankl, Ricoeur, Jaspers, Whitehead).
• Sinn ist kein Modewort, sondern kulturelle Grundkategorie.
• Der Kompass zeigt: Sinn ist strukturierbar, reflektierbar und theologisch anschlussfähig.

7. Beispiel aus der Praxis eines modernen aufgeklärten Pfarrers (positiv)
Situation: Eine Pfarrerin begleitet Trauernde. Sie sagt: „Wir suchen gemeinsam, was diesem Verlust 
Bedeutung geben kann. Wir lassen die Sinnfrage wachsen.“
Wirkung:

• Menschen finden Halt.
• Die Kirche wird als Resonanzraum erlebt.
• Glaube öffnet sich als Weg, nicht als Antwortmaschine.

Weisheitskompass-Lösung:
• Sinn verbindet Verlust, Erinnerung und Zukunft.
• Wissen (Was ist passiert?) + Vertrauen (Ich halte aus) + Selbstreflexion (Wie weiter?) → 

gemeinsam Sinn bilden.

8. Beispiel aus der Erwachsenenbildung mit meinem Weisheitskompass
Situation: Ein Gesprächskreis diskutiert 1 Petr 5,8 („Seid nüchtern und wacht…“).
Ich stelle die Frage: „Was gibt euch inneren Sinn? Was hält wach?“ Reaktionen:

• Einige entdecken ihren inneren Kompass neu.
• Andere erkennen, dass sie dem „brüllenden Löwen“ 

(Angst, Überforderung) ausgeliefert waren.
• Die Gruppe beginnt, Orientierung gemeinsam zu formulieren.

Wirkung: Der Kompass zeigt:
• Sinn ist nicht beliebig, sondern strukturierbar.
• Der Glaube wird als Weg der Klarheit erlebbar.

Warum diese Beispiele wichtig sind
Die Praxis zeigt drei Gründe, warum Sinn relativiert wird:
1. Unsicherheit vor philosophischen Fragen
2. Angst vor Individualisierung
3. fehlende theologische Sprache für existenzielle Themen

© Norbert Rieser Seite 19 / 32

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Aber sie zeigt ebenso: Dort, wo Sinn klar definiert, reflektiert und verantwortet wird, gewinnt der
christliche  Glaube  Tiefe,  Relevanz  und  existenzielle  Kraft.  Genau  das  leistet  mein Weisheits-
kompass: Er gibt Sinn eine Form, eine Struktur, einen Horizont – und macht ihn anschlussfähig für
Theologie, Philosophie, Psychologie und Lebenspraxis.

Ergänzung: Wie geistliche Begleiter lernen können, Sinn neu zu integrieren

Wenn Pfarrer den Begriff „Sinn“ meiden oder relativieren, dann  weil sie ihn entweder als zu 
subjektiv, zu modern, zu philosophisch oder zu psychologisch empfinden. Andere fürchten, die 
Sinnfrage könnte Glaubensgewissheiten aufbrechen oder Überforderung erzeugen. Doch es gibt 
klare Wege, wie geistliche Begleiter den Sinnbegriff fruchtbar, tragfähig und verantwortet integrieren
können.

1. Schritt: Sinn präzise definieren – statt ihn zu fürchten

Viele Einwände entstehen aus Unklarheit. Wenn geistliche Begleiter erkennen: Sinn bedeutet: 
Lebensbedeutung, Richtung und Zusammenhalt. Nicht Esoterik. Nicht Beliebigkeit.
dann verlieren alle ideologischen Missverständnisse ihre Macht. Eine präzise Definition – etwa im 
Sinne deines Weisheitskompasses – nimmt die Angst: Sinn ist die innere Orientierungskraft eines 
Menschen. Diese Klarheit ermöglicht theologische Anschlussfähigkeit.

2. Schritt: Sinn als biblische Grundkategorie entdecken

Pfarrerinnen und Pfarrer können lernen, dass die Bibel zwar das Wort „Sinn“ selten verwendet, 
aber Sinnstrukturen überall voraussetzt:

• Logos (Joh 1) – Ordnung, Bedeutung, welttragende Struktur
• Herz (Lev, Psalmen) – Lebensmitte, Sitz der Orientierung
• Sophia – Weisheit als Deutung des Lebens
• Wege-Metaphorik – Sinn als Richtung
• Berufung – Sinn als Lebensauftrag
• Reich Gottes – Sinn als Zukunftshorizont

Erkenntnis: Die Bibel ist ein Buch der Sinnstiftung. Nur mit anderen Begriffen.

3. Schritt: Sinn nicht als Konkurrenz zum Glauben sehen

Viele Theologen haben gelernt: „Nicht Sinn suchen, sondern Gott vertrauen.“ Modernere Einsicht:
Gottvertrauen und Sinnsuche sind keine Gegensätze – Gottesvertrauen IST eine Form der 
Sinnorientierung. Sinn ist der Raum, in dem Vertrauen Gestalt gewinnt.

4. Schritt: Theologische Bildung erweitern – Philosophische Scheu abbauen

Geistliche Begleiter können lernen:
• Viktor Frankl → Sinn als Kraftquelle
• Paul Ricoeur → Sinn als erzählte Identität
• Karl Jaspers → Grenzsituationen und Sinnhorizont
• Tillich → „ultimate concern“ (existenzielle Ausrichtung)
• Whitehead / Göcke → Sinn als innerer Zielhorizont des Werdens

Die Einsicht: Philosophie ist keine Konkurrenz, sondern eine Tiefenschicht theologischer Praxis.

© Norbert Rieser Seite 20 / 32

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


5. Schritt: Sinnfragen pastoral nutzen – statt auszuweichen

Ein Pfarrer/eine Pfarrerin kann lernen:
• Sinnfragen nicht als Problem, sondern als Einstieg zu sehen
• Menschen in Krisen nicht mit Floskeln abzuspeisen
• Sinnarbeit als seelsorgliche Aufgabe zu verstehen
• Sinn nicht zu „versprechen“, sondern gemeinsam zu entdecken

Das entlastet beide Seiten.

6. Den Weisheitskompass als Struktur- und Moderationshilfe verwenden

Mein Kompass bietet vier sauber unterscheidbare Felder, die Pfarrer in Gesprächen, Predigten und 
Kursen nutzen können:

• Wissen → kritische Prüfung (historisch-kritisch, rational)
• Vertrauen → geistliche Tiefe (Trost, Mut, Gebet)
• Sinn → Bedeutung, Richtung, Lebenskompass
• Selbstreflexion → Unterscheidung, Gewissen, Bewusstsein

Damit wird ersichtlich
• Sinn nicht unstrukturiert zu behandeln
• Sinnfragen einzubetten in Vertrauen, Wissen und Reflexion
• Sinn nicht zu versprechen, aber zu ermöglichen

Der Kompass führt zu einer reifen Theologie, die weder naiv noch abstrakt ist.

7. Schritt: Keine Angst vor Subjektivität – aber Schutz vor Beliebigkeit

Zeitgemäß reflektierte Theologie kann lernen:
• Subjektivität ist keine Bedrohung, sondern der Ort, an dem Glaube gelebt wird
• Sinn ist nicht „was ich mir ausdenke“, sondern was sich als tragfähig erweist
• Sinn entsteht zwischen Mensch und Welt, nicht aus reiner Introspektion

Pfarrpersonen lernen so eine klare Balance:
Subjektivität + Verantwortung + biblischer Bezug = reife Sinnorientierung.

8. Schritt: Sinn predigen – ohne Kitsch, ohne Überspannung
Pfarrpersonen können aufnehmen:

• Sinn als „tiefe Bewegtheit“ zu vermeiden
• Sinn als „tiefes Wohlgefühl“ zu vermeiden
• Sinn als moralische Leistung zu vermeiden
• Sinn stattdessen als inneren Horizont zu formulieren:

„Was trägt dich? Was gibt deinem Leben Richtung? Was gibt deinen Entscheidungen Gewicht?“
Das ist seelsorglich tragfähig und für Predigten geeignet.

9. Schritt: Sinn als gemeinschaftliche Aufgabe entdecken
Pfarrpersonen können integrieren:

• Sinn nicht nur individuell, sondern auch gemeinsam zu gestalten
• Gemeinden zu Orten der Sinnorientierung zu machen
• gemeinsame Werte bewusst zu formulieren
• Sinnprozesse zu moderieren (in Gruppen, Kreisen, Seelsorge)

Damit gewinnt Kirche Relevanz.

© Norbert Rieser Seite 21 / 32

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


10. Schritt: Mut zu existenziellen Fragen entwickeln
Menschen im geistlichen Dienst können Sinn auf neue Weise 

zur Sprache bringen und erfahrbar machen:
• sich nicht hinter Fachsprache oder Tradition zu verstecken
• Sinnfragen auszuhalten
• Nicht-Wissen zuzulassen
• Suchbewegungen zu begleiten
• Lebensorientierung mit Menschen gemeinsam zu gestalten

Das ist eine Form geistlicher Reife.

Essenz für mein Projekt 
Menschen im geistlichen Dienst können Sinn neu integrieren, wenn sie:

1. Sinn klar definieren,
2. biblisch verankern,
3. philosophisch öffnen,
4. pastoral nutzen,
5. durch den Weisheitskompass strukturieren,
6. als inneren Horizont statt als Antwortmaschine verstehen,
7. die Sinnsuche der Menschen ernst nehmen,
8. Mut zur existenziellen Tiefe entwickeln.

Damit entsteht eine Theologie, die zeitgemäß reflektiert, dialogfähig, spirituell tragfähig und 
menschennah ist – genau das entspricht meinem Ansatz: Glaube, der nicht Entmündigt, sondern 
orientiert. Ein Sinn, der nicht verordnet, sondern sich bewährt. Ein Kompass, der nicht fesselt, sondern 
stärkt.

© Norbert Rieser Seite 22 / 32

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


ANHANG: 
Tabelle A1

Griechische Wortanalyse zu 1 Petrus 5,8**
Griechischer

Begriff
Wörtliche

Bedeutung
Tiefere Bedeutung Existenzielle Relevanz

nēpsate nüchtern sein
klar denken, illusionsfrei,

geistig geordnet

Ich lasse mich nicht von Angst,
Emotionen oder Täuschungen

überwältigen.

grēgorēsate wach sein
aufmerksam, präsent,
unterscheidungsfähig

Ich achte bewusst auf innere und
äußere Kräfte, 

die Orientierung stören.

antidikos Gegenredner
innere Widerkraft, die

Identität angreift
Selbstzweifel, innere Stimmen, 
die Orientierung destabilisieren.

diabolos
Durcheinander-

werfer
zersetzende Dynamik

Jede Form von Verwirrung,
Manipulation, Überforderung, Druck.

hōs leōn
ōryomenos

wie ein brüllender
Löwe

bildhafte Darstellung von
Angst, Lärm und Druck

Der Lärm der Welt versucht, 
meine innere Mitte zu zerstören.

katapiē verschlingen
überwältigen,
vereinnahmen

Gefahr, sich selbst zu verlieren,
innerlich „verschlungen“ zu werden.

Tabelle A2
Drei Grunddimensionen von Sinn

Dimension Bedeutung Wirkung Beispiel
Sinn als

Bedeutung
Etwas hat Gewichtigkeit 

für mein Leben.
Schutz vor Beliebigkeit

und innerer Leere.
Ich erkenne, was mir 

wirklich wichtig ist.

Sinn als Richtung
Orientierende Bewegung, 

auf etwas zugehen.
Fokus, Zielkraft, 

innere Ausrichtung.
Ich weiß, warum ich den
nächsten Schritt setze.

Sinn als
Zusammenhang

Integration von Erfahrungen
und Lebensbereichen.

Kohärenz, innere
Ordnung, Stabilität.

Ich erkenne mein Leben als
Geschichte mit rotem Faden.

Tabelle A3
Etymologie des Wortes „Sinn“

Sprachstufe Begriff Bedeutung Relevanz

Indogermanisch sent– gehen, streben, wahrnehmen
Sinn war ursprünglich eine gerichtete

Bewegung.

Germanisch sinnaz
Gang des Denkens, innere

Richtung
Denken und Bewegung verschmelzen zu

Orientierung.
Althochdeutsch sinnan bedenken, beabsichtigen Bewusstes Ausrichten des Denkens.

Mittelhochdeutsch sinne Bedeutung, Absicht, Gemüt
Sinn wird zur inneren Struktur des

Verstehens.

Neuhochdeutsch Sinn
Bedeutung, Richtung,

Zusammenhang
In der Moderne zu einer existenziellen

Leitkategorie geworden.

© Norbert Rieser Seite 23 / 32

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Tabelle A4
Warum manche Personen den Sinnbegriff relativieren

Grundbereich Hauptargument Beschreibung Wirkung im Gemeindeleben

Theologisch
Sinn müsse von 
„Gott“ kommen

Angst vor 
Subjektivismus

Menschen verlieren Mut,
eigene Fragen zu stellen.

Historisch
Missbrauch von „Sinn“

im 20. Jahrhundert
Sinn 

als Propagandawerkzeug
Abwehrhaltung 

gegen Sinnsprache.

Sprachkritisch
Sinn sei 
zu vage

Containerbegriff-
Befürchtung

Sinn wird vermieden,
stattdessen moralisiert.

Pastoral
Angst vor 

Wellness-Spiritualität
Sinn als 

Selbsterfahrung interpretiert
Tiefenfragen 

werden abgeblockt.

Hermeneutisch Sinn stärkt Subjektivität Gefahr des Autoritätsverlusts
Gemeinde wird entmündigt,

sucht Sinn anderswo.

Tabelle A5
Praxisbeispiele: Wie Sinn vorkommt oder verhindert wird

Bereich Beispiel Problem
Chance durch meinen

Weisheitskompass

Predigt
„Nicht Sinn, sondern

Vertrauen zählt.“
Existenzfragen

werden blockiert.
Sinn + Vertrauen als dynamische

Einheit.

Seelsorge
„Das ist Aufgabe des

Therapeuten.“
Glaube verliert
Tiefenschärfe.

Sinnfragen pastoral begleiten.

Bibelkreis
„Damals sinnvoll,
heute nicht mehr.“

Sinn wird historisiert. Wissen + Sinn verbinden.

Jugendarbeit Moral ersetzt Sinn.
Jugendliche wenden

sich ab.
Sinn als Resonanzboden für

Werte.

Kirchenleitung Struktur statt Sinn.
Kirche wirkt wie

Verwaltung.
Sinn als Leitfrage: Wozu

Gemeinde?

Erwachsenenbildung
Sinn als Modewort

abgewertet.
Brücken zur

Gesellschaft fehlen.
Sinn klar definieren =
Anschlussfähigkeit.

Moderne Seelsorge
Sinn wird gemeinsam

gesucht.
–

Sinn, Vertrauen, Reflexion in
Harmonie.

Mein Kompass in der
Praxis

Strukturierte
Sinnsuche.

–
Vierkräfte-Modell ordnet
komplexe Lebensfragen.

Tabelle A6
Zehn Schritte, wie Menschen Sinn neu integrieren können

Schritt Beschreibung Wirkung
Sinn definieren klare Begriffsbildung verhindert Angst vor Subjektivität

Biblische Strukturen erkennen Logos, Herz, Weisheit zeigt Sinn als implizite Kategorie
Sinn und Vertrauen verbinden gegenseitige Ergänzung Glaube bekommt Tiefe

Philosophie integrieren
Frankl, Ricoeur, Jaspers,

Whitehead
stärkt begriffliche Klarheit

Sinnfragen pastoral nutzen Fragen nicht meiden
Menschen fühlen sich ernst

genommen
Mit dem Weisheitskompass

arbeiten
Struktur statt Beliebigkeit Sinn wird handhabbar

Verantwortung betonen Subjektivität + Ernst schützt vor Beliebigkeit

© Norbert Rieser Seite 24 / 32

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Schritt Beschreibung Wirkung
Ohne Kitsch predigen Sinn ohne Floskeln Glaubwürdigkeit wächst

Gemeinschaftliche Sinnbildung Werte, Ziele, Richtung Gemeinde wird lebendig
Mut zur Tiefe eigene Fragen zulassen seelsorgliche Authentizität

Tabelle A7
Sinn im Weisheitskompass

Quadrant Funktion Beitrag zum Sinn Wechselwirkung

Wissen prüft, klärt, ordnet
Sinn wird realistisch, nicht

illusionär
Sinn gibt Wissen

Richtung
Vertrauen stärkt Mut, Stabilität Sinn wird tragfähig Sinn nährt Vertrauen

Selbstreflexion
unterscheidet 

und klärt innerlich
Sinn bleibt wach und bewusst Sinn leitet Reflexion

Sinn ordnet, bündelt, verbindet Zentrum der Orientierung
harmonisiert 

alle vier Kräfte

ANWENDUNGSSZENARIEN
Die folgenden Anwendungsszenarien zeigen, wie ich den Sinnbegriff und meinen Weisheitskompass in 
konkreten Situationen einsetzen kann. Sie dienen als praktische Ergänzung zu den Tabellen und zur 
theoretischen Grundlegung. Jedes Szenario beschreibt:

1. Ausgangssituation
2. Problemkern
3. Analyse mit meinem Weisheitskompass
4. Handlungsschritte
5. Was entsteht

Szenario 1
Trauerbegleitung – Sinn im Angesicht des Verlustes

1. Ausgangssituation
Ein Mensch sagt zu mir:
„Ich verstehe nicht, warum das passieren musste. Alles erscheint sinnlos.“
2. Problemkern
Der Verlust erschüttert den inneren Sinnzusammenhang.
Es droht eine existenzielle Fragmentierung: Zusammenhang, Richtung und Bedeutung brechen weg.
3. Analyse mit meinem Weisheitskompass
Wissen: Was ist tatsächlich geschehen? Welche Fakten, welche Umstände?
Vertrauen: Kann ich der Person helfen, nicht zu verzweifeln?
Sinn: Welche Bedeutung hatte der Verstorbene? Was bleibt?
Selbstreflexion: Wie wirkt der Verlust innerlich? Welche Fragen tauchen auf?
4. Handlungsschritte
– Ich öffne einen Raum, in dem die Sinnfrage stehen darf.
– Ich lade ein, Erinnerungen zu ordnen, Bedeutungen sichtbar zu machen.
– Ich helfe, die eigene Lebensgeschichte neu zu betrachten.
– Ich bleibe präsent, auch dort, wo keine Antwort möglich ist.
5. Was entsteht
Sinn taucht langsam wieder auf – nicht als Erklärung, sondern als Zusammenhang, der weiterträgt.

Szenario 2
Burnout-Gespräch – Orientierung wiederfinden

1. Ausgangssituation
Jemand sagt:

© Norbert Rieser Seite 25 / 32

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


„Ich weiß nicht mehr, warum ich das alles mache. Ich bin leer.“
2. Problemkern
Richtungsverlust und Überforderung.
Der Sinnhorizont ist verschwunden; der Mensch arbeitet ohne inneren Bezugspunkt.
3. Analyse mit meinem Weisheitskompass
Wissen: Analyse der Belastungsfaktoren.
Vertrauen: Darf ich den Prozess halten?
Sinn: Was gibt dem Leben Bedeutung?
Selbstreflexion: Was hat mich in diese Situation geführt?
4. Handlungsschritte
– Erwartungen klären, Überlastungen benennen.
– Sinnquellen identifizieren: Beziehungen, Werte, Aufgaben.
– Fragen nach der Richtung: Was soll bleiben? Was muss enden?
– Perspektiven entwickeln.
5. Was entsteht
Eine neue Ausrichtung – keine schnelle Lösung, aber ein Weg zurück zur inneren Stimmigkeit.

Szenario 3
Gemeindeleitung – Von Struktur zu Sinn

1. Ausgangssituation
Sitzung einer Gemeindeleitung: „Wir müssen sparen, umstellen, kürzen.“
2. Problemkern
Operatives Denken verdrängt Sinnfragen.
Die Frage „Wofür gibt es uns?“ wird verdrängt.
3. Analyse mit meinem Weisheitskompass
Wissen: Zahlen, Fakten, Ressourcen.
Vertrauen: Mut, Entscheidungen zu tragen.
Sinn: Wozu existiert diese Gemeinde?
Selbstreflexion: Welche Rollen, Erwartungen und Muster beeinflussen uns?
4. Handlungsschritte
– Die Sinnfrage explizit stellen.
– Gemeinsame Werte formulieren.
– Entscheidungen in den Sinnhorizont einordnen.
– Maßnahmen entwickeln, die dem identifizierten Sinn entsprechen.
5. Was entsteht
Strukturen verlieren ihre Härte und erhalten Richtung. Die Gemeinde gewinnt Profil – und innere Ruhe.

METHODEN UND WERKZEUGE
Dieser Anhang beschreibt die zentralen methodischen Zugänge, die ich verwende, um Sinn, Orien-
tierung,  Vertrauen  und  Selbstreflexion  in  theologischen,  existenziellen  und  beratenden  Situationen
fruchtbar zu machen. Die Methoden sind auf meinen Weisheitskompass abgestimmt und können von
Pfarrpersonen, Beraterinnen, Gruppenleitern oder im persönlichen Kontext angewendet werden.

1. Methode: Die Vier-Schritte-Dialogstruktur (Weisheitskompass-basiert)
Dies ist meine Grundmethode für alle Gespräche und Analysen. Sie strukturiert das Gespräch entlang 
der vier Kräfte des Weisheitskompasses.

Schritt 1: Wahrnehmen und prüfen (Wissen)
– Fakten sammeln
– Zusammenhänge erklären
– Fehlannahmen klären
– Informationslärm reduzieren
Ziel: Ein klarer, realistischer Blick.

© Norbert Rieser Seite 26 / 32

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Schritt 2: Stabilisieren und vertrauen (Vertrauen)
– Angst ernst nehmen
– Verlässlichkeit sichtbar machen
– Beziehung anbieten
– innere Ressourcen stärken
Ziel: emotionale Bodenhaftung.

Schritt 3: Orientieren und ausrichten (Sinn)
– Bedeutung suchen
– Lebensrichtung klären
– Werte und Motive sichtbar machen
– Perspektiven entwickeln
Ziel: eine tragfähige Richtung erkennen.

Schritt 4: Unterscheiden und integrieren (Selbstreflexion)
– innere Muster entdecken
– Reaktionen verstehen
– Grenzen erkennen
– Entscheidungen reflektieren
Ziel: eine verantwortete Haltung entwickeln.

Diese Methode ermöglicht ein Gespräch, das nicht verharrt, nicht belehrt und nicht überfordert, sondern
zu Orientierung führt.

2. Methode: Sinn-Klärungsfragen (existenzphilosophische Leitfragen)
Ich arbeite mit präzisen Fragen, die Sinn klären helfen:

1. Was bedeutet dir das gerade wirklich?
2. Was steht für dich im Mittelpunkt?
3. In welche Richtung möchtest du dich bewegen?
4. Was soll bleiben – und was darf enden?
5. Was trägt dich, auch wenn äußere Sicherheiten wanken?
6. Welche Erfahrung aus deinem Leben könnte jetzt eine Orientierung geben?
7. Was ist die tiefere Frage hinter dieser Situation?
8. Was wäre die kleinste sinnvolle Handlung, die du jetzt setzen kannst?

Diese Fragen öffnen Räume – ohne die Person zu drängen.

3. Methode: Die Sinn-Matrix (4 Felder)
Diese Methode übersetzt meinen Weisheitskompass in eine Matrix, die es ermöglicht, komplexe 
Situationen sichtbar zu machen.

Feld Frage Anwendung
Wissen Was weiß ich? Was ist sicher? Faktenklärung, Entlastung

Vertrauen Was stärkt mir Mut? Stabilisierung, Beziehung
Sinn Was gibt Richtung? Werte, Ziele, Orientierung

Selbstreflexion Was geschieht in mir? innere Klärung, neue Einsichten

Ich nutze die Matrix in Gesprächen, Gruppen, Textanalysen oder eigenen Reflexionsprozessen.

4. Methode: Biografische Sinnlinien
Hier arbeite ich mit der Frage: „Wann in meinem Leben habe ich Sinn erfahren – und was sagt das 
über heute?“ Vorgehen:

–  3–5 Schlüsselsituationen identifizieren

© Norbert Rieser Seite 27 / 32

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


– Bedeutung dieser Momente formulieren
– Muster entdecken
– neue Orientierung daraus ableiten

Diese Methode verbindet Vergangenheit und Zukunft durch eine Linie des Sinns.

5. Methode: Sinn-Fenster (kurz, wirksam, spontan)
Das Sinn-Fenster ist ein Werkzeug für kurze Begegnungen.

Ich nutze eine der folgenden Fragen:

Was braucht Ihre Seele jetzt? – Was ist in dieser Situation das Wichtigste? – Woraus könnten Sie jetzt 
einen Funken Sinn formen? Fragen öffnen die richtige Tiefe.

6. Methode: Triangulation – Glauben, Denken, Leben
Ich trianguliere schwierige Situationen entlang dreier Achsen:

1. Glaubenshorizont (Vertrauen, Trost, Hoffnung)
2. Denkhorizont (Analyse, Wissen, Vernunft)
3. Lebenserfahrung (Biografie, Beziehungen, Realität)

Der Sinn entsteht im Schnittpunkt dieser drei Linien.
Dieses Werkzeug verhindert:

– bloße Moralisierung
– bloße Rationalisierung
– bloße Emotionalisierung

7. Werkzeug: Das „Innere Geländer“
Ich lade Menschen ein, drei innere Haltepunkte zu formulieren, die ihnen Sinn geben:

– ein Wert
– eine Person
– eine Zukunftshoffnung

Wenn der Löwe brüllt (1 Petr 5,8), hält dieses Geländer innerlich.

8. Werkzeug: Der Sinn-Kompass für Krisenentscheidungen
Ich formuliere vier Leitfragen, die aus meinem Weisheitskompass stammen:

1. Wissen: Was geschieht wirklich?
2. Vertrauen: Was trägt mich?
3. Sinn: Was ist der richtige Schritt in Bezug auf mein größeres Ganzes?
4. Selbstreflexion: Was ist Projektion – und was ist Klarheit?

Diese vier Fragen verhindern impulsive oder angstgetriebene Entscheidungen.

9. Werkzeug: Der „Eine Schritt, der möglich ist“

Ich frage: „Welcher eine Schritt wäre jetzt sinnvoll – nicht perfekt, nicht endgültig, aber sinnvoll?“
Diese Methode verhindert Überforderung und stärkt Selbstwirksamkeit.

10. Werkzeug: Der Resonanzraum
Ich schaffe Räume (geistlich wie philosophisch), in denen Sinn entstehen darf:

© Norbert Rieser Seite 28 / 32

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


– Stille
– ein offenes Gespräch
– ein Psalm, ein Gedicht, ein Satz
– Raum für Atem, Tränen, Stille

Nicht ich stifte Sinn. Ich ermögliche, dass Sinn in der Begegnung auftaucht.

Der Kompass im Kriseneinsatz
Das folgende Diagramm zeigt die vier Kräfte meines Weisheitskompasses in ihrer spezifischen 
Funktion in Krisen, Bedrohungen, Verlusten und innerer Unruhe. Das Diagramm ist so formuliert, 
dass es auch als grafische Vorlage verwendbar ist.

Diagramm (textlich beschrieben):
„Der Kompass im Kriseneinsatz“
Weisheitskompass als Kreuzstruktur:

                     Sinn
                      ↑
                      │
           Wissen ←   +   → Vertrauen
                      │
                      ↓
             Selbstreflexion

Unter Krisenbedingungen verändern sich die Funktionen der vier Kräfte.

1. Sinn – der vertikale Nordpunkt
Funktion in der Krise:
Sinn bündelt, was trägt. Er verhindert, dass ich innerlich zerfalle.
Leitfragen:
– Was zählt jetzt wirklich?
– Was ist mein übergeordneter Orientierungspunkt?
– Welche Bedeutung kann ich trotz Chaos wahrnehmen?
Krisenwirkung:
Sinn gibt Richtung, wenn alle äußeren Koordinaten verloren gegangen sind.

2. Vertrauen – der östliche Punkt
Funktion in der Krise: Vertrauen stabilisiert emotional. Es verhindert Panik und innere Erschütterung.
Leitfragen:
– Wer oder was gibt mir Halt?
– Was bleibt verlässlich?
– Wo ist trotz allem ein tragender Boden?
Krisenwirkung:
Vertrauen wirkt wie ein innerer Anker.

3. Wissen – der westliche Punkt
Funktion in der Krise: Wissen ordnet Fakten, reduziert Lärm und verhindert irrationale 
Entscheidungen.
Leitfragen:
– Was ist tatsächlich passiert?
– Welche Informationen sind verlässlich?
– Was muss ich wissen, um handlungsfähig zu sein?
Krisenwirkung:
Wissen schafft Klarheit und Grenzen für diffuse Angst.

4. Selbstreflexion – der südliche Punkt

© Norbert Rieser Seite 29 / 32

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Funktion in der Krise: Selbstreflexion schützt vor Affektüberflutung und vor Selbstverlust.
Leitfragen:
– Was geschieht innerlich in mir?
– Was ist Angst, was ist Realität?
– Wie reagiere ich – und warum?
Krisenwirkung:
Selbstreflexion ermöglicht einen inneren Standpunkt jenseits von automatischen Reaktionen.

Synergie der vier Kräfte im Kriseneinsatz
Wenn  die  vier  Kräfte  zusammenwirken,  entsteht  eine  Haltung,  die  ich  als zeitgemäß  reflektierte
Souveränität bezeichne.

• Wissen verhindert Panik.
• Vertrauen verhindert Verzweiflung.
• Sinn verhindert Orientierungslosigkeit.
• Selbstreflexion verhindert innere Zerstreuung.

In  ihrer  Gesamtheit  bilden  sie  ein Antidot gegen  den  „brüllenden  Löwen“  aus  1  Petrus  5,8.  Sie
erschaffen jene Haltung, die mir erlaubt:

– nüchtern zu bleiben,
– wach zu bleiben,
– bei mir zu bleiben,
– und meinen Weg zu erkennen.

© Norbert Rieser Seite 30 / 32

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


ERKLÄRUNG ZUM BILD

Das Bild „Der Kompass im Kriseneinsatz“ stellt  eine verdichtete grafische Form meines Weisheits-
kompasses dar – fokussiert  auf Situationen, in denen Menschen unter Druck geraten, verunsichert
sind, sich bedroht fühlen oder Gefahr laufen, den inneren Zusammenhalt zu verlieren. Die Darstellung
zeigt in einer einfachen Kreuzform vier Kräfte, die in Krisen eine je eigene, unverzichtbare Funktion
erfüllen. Jede dieser Kräfte trägt dazu bei, dass ich in einer belastenden Situation nicht „verschlungen“
werde  –  im  Sinn  des  Bildes  aus  1  Petrus  5,8  –  sondern  eine  Haltung  der  inneren  Souveränität
bewahren kann.

1. Der obere Pol: Sinn
Der obere Pol des Bildes signalisiert den Nordpunkt meines Weges. Sinn bündelt alles, was trägt, 
ordnet Erfahrungen und verhindert, dass ich innerlich zerfalle.
In einer Krise ist Sinn nicht eine metaphysische Erklärung oder eine schnelle Antwort, sondern 
der Horizont, der mir zeigt, dass mein Leben trotz Unterbrechung Bedeutung hat. Sinn hilft mir, 
Entscheidungen in einen größeren Zusammenhang einzubetten und den Blick über das unmittelbare 
Chaos hinaus auszurichten. Ohne Sinn wird jede Krise zur völligen Desorientierung. Mit Sinn bleibt ein 
leises, aber tragendes „Warum“ bestehen.

2. Der rechte Pol: Vertrauen
Vertrauen bildet die emotionale Stabilisationskraft im Krisendiagramm. Es wirkt nicht naiv, sondern 
als verlässliche Bindung an etwas Tragendes:

– Beziehungen
– Erfahrungen
– Verlässlichkeit
– innere oder äußere Haltelinien

Im Bild steht Vertrauen für jene Kraft, die innere Erschütterungen dämpft, Panik verhindert und mich 
spüren lässt: „Ich falle nicht ins Bodenlose.“ Vertrauen schafft Bodenhaftung und Ruhe – die 
Voraussetzung für jede weitere Orientierung.

3. Der linke Pol: Wissen
Wissen ordnet Fakten, klärt Zusammenhänge und schützt vor irrationalen Entscheidungen.
In Krisen ist Wissen nicht akademische Theorie, sondern:

– Klärung
– Durchblick
– Reduktion von Informationslärm
– ein begründeter Realitätsbezug

Ohne Wissen übernimmt Angst das Steuer. Mit Wissen entsteht Handlungsspielraum.
Im Bild markiert Wissen den rationalen Gegenpol zu Chaos und Informationsüberflutung. Es erinnert 
mich daran, dass Krisen nicht nur gefühlt, sondern auch verstanden werden müssen.

4. Der untere Pol: Selbstreflexion
Selbstreflexion schützt mich davor, im Affekt zu handeln oder mich selbst zu verlieren.
Sie hilft mir zu unterscheiden:

– Was ist meine Angst?
– Was ist real?
– Was ist Projektion?
– Welche Muster aus meiner Biografie wirken hier?
– Was ist jetzt wirklich wichtig?

Selbstreflexion erlaubt mir, präsent zu bleiben, statt in automatische Reaktionsmuster zu rutschen.
Im Bild steht sie für den innersten Schutz in Krisensituationen – ein ruhiger Blick nach innen, der 
Orientierung möglich macht.

© Norbert Rieser Seite 31 / 32

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


5. Zusammenspiel der vier Kräfte – das eigentliche Wesen des Bildes

Das Bild zeigt keine vier separaten Techniken, sondern ein dynamisches Zusammenspiel:

– Wissen verhindert Panik.
– Vertrauen verhindert Verzweiflung.
– Sinn verhindert Orientierungslosigkeit.
– Selbstreflexion verhindert Selbstverlust.

Wenn diese vier Kräfte zusammenwirken, entsteht jene zeitgemäß reflektierte Souveränität, die 
Menschen befähigt, nicht zu kollabieren, sondern inmitten des Drucks klar zu bleiben.
In Krisen braucht es nicht immer schnelle Lösungen, aber immer eine Haltung, die trägt.
Genau diese Haltung bildet das Bild „Der Kompass im Kriseneinsatz“ ab.

6. Zweck des Bildes – warum ich es verwende
Ich verwende dieses Bild, weil es vier Dinge leistet:

1. Es macht komplexe Krisen verstehbar.
Die vier Kräfte geben mir ein Raster, das Orientierung schafft.

2. Es ermöglicht Kommunikation.
Menschen sehen sofort, worum es geht: Es gibt vier Kräfte, die ich stärken kann.

3. Es bietet eine gemeinsame Sprache für Gruppen, Seelsorge und Beratung.
Auch Menschen ohne theologischen Hintergrund können damit arbeiten.

4. Es wirkt entlastend.
Das Bild zeigt: Ich muss nicht alles auf einmal lösen. 
Es genügt, die vier Kräfte wieder in Balance zu bringen.

7. Verbindung zum biblischen Kontext
Das Bild ist inspiriert durch 1 Petrus 5,8:

„Seid nüchtern und wacht…“ Der „brüllende Löwe“ steht für:

– Überwältigung
– Angst
– Manipulation
– Druck
– Informationslärm
– innere Zersetzung

Das Bild zeigt die vier Gegenkräfte, die verhindern, dass ich „verschlungen“ werde. Es ist damit eine 
zeitgemäß reflektierte Entsprechung zur biblischen Mahnung: Bleib klar. Bleib wach. Bleib bei dir.

8. Das Bild als komprimierte Form meines Weisheitskompasses

Im  Alltag,  in  Krisen,  in  Seelsorge,  in  Beratung,  in  Entscheidungen  –  das  Bild  „Der  Kompass  im
Kriseneinsatz“  fasst  die  Essenz  meines  Weisheitskompasses  in  einer  einzigen  visuellen  Struktur
zusammen. Es zeigt:

–  Wo Orientierung herkommt
– Wie sie in der Krise funktioniert
– Was mich trägt
– Was mich schützt
– Wie ich die innere Mitte bewahre

Damit  ist  das Bild  ein  zentrales  Werkzeug für  jeden Bereich  meines Projekts:  Glauben,  Beratung,
Erwachsenenbildung, Krisenbegleitung und persönliche Selbstführung.

© Norbert Rieser Seite 32 / 32

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

