
WEISHEITSKOMPASS
Orientierung im Spannungsfeld von Wissen, Vertrauen, Sinn und Selbstreflexion

Inhaltsverzeichnis
TEIL 1: GRUNDLAGEN DES WEISHEITSKOMPASSES

1. Einleitung

2. Das Spannungsfeld menschlicher Orientierung

3. Die vier Grunddimensionen im Überblick

4. Sinn: Verstehenssinn, Handlungssinn, Lebenssinn, Resonanzsinn, 
Sinnhorizont
4.1 Tabelle A – Sinnformen
4.2 Ausführliche Erklärungen der Sinnformen

5. Glauben und Vertrauen: Existenzielle Haltung, Vertrauen, Offenheit, 
Vertrauenskompetenz
5.1 Tabelle B – Glaubens- und Vertrauensformen
5.2 Ausführliche Erklärungen der Vertrauensformen

6. Wissen: kritisch geprüft, sprachbewusst, geklärt; Erfahrungs-, Fakten-, 
Deutungs-, Methoden- und selbstreflexives Wissen
6.1 Tabelle C – Wissensformen
6.2 Ausführliche Erklärungen der Wissensformen

7. Kritische Selbstreflexion: Perspektivenbewusstsein und Fallibilismus
7.1 Tabelle D – Reflexionsformen
7.2 Ausführliche Erklärungen der Reflexionsformen

8. Die Mitte: Weisheit als maßvolle Orientierungs- und Urteilskraft

9. Die Quadrantenstruktur des Weisheitskompasses

10.Kurzformel für die Anwendung

TEIL 2: QUADRANTEN UND PROZESSBERATUNG

11. Was die Quadranten aussagen
12. Wie der Weisheitskompass Kommunikation verbessert
12.1 Vertiefung: Quadrant Sinn / Transzendenz-Horizont
12.2 Vertiefung: Quadrant Glauben / Vertrauen
12.3 Vertiefung: Quadrant Wissen / Klärung
12.4 Vertiefung: Quadrant Selbstreflexion / Fallibilismus
13. Der Kompass als Instrument der Prozessberatung
14. Konkrete Einsatzfelder
15. Abschließende Verdichtung

TEIL 1: GRUNDLAGEN DES WEISHEITSKOMPASSES

1. Einleitung
Der Weisheitskompass ist ein Orientierungsmodell für schwierige Situationen: für Lebensentschei-
dungen, Konflikte, Beratungsgespräche, Krisen und Glaubensfragen. Er entstand aus der Erfahrung, 
dass weder reine Rationalität, noch reine Spiritualität, noch reines Bauchgefühl genügt. Wirklich 
tragfähige Entscheidungen entstehen dort, wo Sinn, Wissen, Vertrauen und Selbstreflexion 
zusammenkommen. Der Kompass ist kein fertiges Deutungssystem, sondern ein Werkzeug, das hilft, 
komplexe Lagen zu strukturieren und verantwortliche Schritte zu finden. Er ist offen für religiöse und 
säkulare Menschen gleichermaßen.

©  Norbert Rieser Seite 1 / 10

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


2. Das Spannungsfeld menschlicher Orientierung

Jede ernsthafte Entscheidung bewegt sich in Spannungen:

– zwischen dem, was ich weiß, und dem, was ich nicht weiß
– zwischen Vertrauen und Vorsicht
– zwischen Sinnsuche und Überforderung
– zwischen Erfahrung und Zukunft
– zwischen innerer Überzeugung und eigener Fehlbarkeit

Der Weisheitskompass macht diese Spannungen sichtbar, ohne sie aufzulösen. Sein Ziel ist nicht 
Harmoniesimulation, sondern eine reife, tragfähige Balance.

3. Die vier Grunddimensionen im Überblick

Der Kompass ordnet menschliche Orientierung in vier Grunddimensionen:

– Sinn / Transzendenz-Horizont (oben)
– Glauben / Vertrauen (rechts)
– Wissen / Klärung (links)
– kritische Selbstreflexion / Fallibilismus (unten)

In der Mitte steht Weisheit als „maßvolle Orientierungs- und Urteilskraft“. Im Folgenden entfaltet sich 
jede Dimension mit Tabellen und ausführlichen Erklärungen.

©  Norbert Rieser Seite 2 / 10

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


4. Sinn: Verstehenssinn, Handlungssinn, Lebenssinn, Resonanzsinn, Sinnhorizont

4.1 Tabelle A – Sinnformen

Sinnform Kernfrage Hauptaufgabe

Verstehenssinn Wie hängt das zusammen?
Ereignisse ordnen, 
Angst reduzieren

Handlungssinn Warum tue ich das?
Entscheidungen begründen, 

Handeln fokussieren

Lebenssinn Wofür lohnt sich mein Leben?
Identität, Zielrichtung, 
Durchhaltevermögen

Resonanzsinn Was spricht mich wirklich an?
Tiefe, Beteiligung, 
innere Bewegtheit

Sinnhorizont
In welchem Deutungsraum 

bewege ich mich?
Gesamtperspektive, 
Werteklima, Weltbild

4.2 Ausführliche Erklärungen der Sinnformen

Verstehenssinn

Verstehenssinn bedeutet, dass ich Ereignisse nicht als bloße Zufälle erlebe, sondern Zusammenhänge
erkenne: Ursachen, Bedingungen, Muster, typische Abläufe. Praktisch heißt das: Ich frage nach Hinter-
gründen, bevor ich reagiere. Das reduziert diffuse Angst und ermöglicht sachliche Schritte. Überbe-
tonung: Wenn ich alles erklären will,  auch das Unverfügbare, entsteht Kälte.  Unterbetonung: Ohne
Verstehenssinn herrscht Chaos; Menschen fühlen sich ausgeliefert.

Handlungssinn

Handlungssinn ist der innere Grund, warum ich mich für eine bestimmte Option entscheide. Er verbin-
det  Wissen,  Werte  und  Ziele.  Eine  Handlung  mit  Sinn  kann  ich  vor  mir  selbst  und  vor  anderen
vertreten. Überbetonung: Wenn ich jede Kleinigkeit mit maximalem Sinn aufladen will, verkrampfe ich.
Unterbetonung: Wer keinen Handlungssinn erlebt, neigt zu Lähmung oder Aktionismus.

Lebenssinn

Lebenssinn ist  die  Deutung meines Lebens als  Ganzes. Er entsteht  aus der  Rückschau und dem
vorsichtigen Vorblick: Wer bin ich gewesen, wer bin ich, wer möchte ich sein? Er verleiht biografischen
Brüchen eine erzählbare Form („Daran bin ich gewachsen“). Überbetonung: Wenn Lebenssinn als fixe
Idee verabsolutiert wird, entsteht Fanatismus. Unterbetonung: Wenn alles beliebig wirkt, drohen Leere,
Zynismus und Resignation.

Resonanzsinn

Resonanzsinn macht deutlich, dass Sinn nicht nur gedacht, sondern gespürt wird. Es sind jene 
Momente, in denen etwas „klingt“: eine Begegnung, eine Landschaft, ein Musikstück, ein Bibeltext, ein 
politischer Appell. Resonanz markiert Stellen, an denen ich besonders wach sein sollte: Hier liegt für 
mich möglicherweise eine Ressource oder eine Aufgabe. berbetonung: Wenn nur noch das zählt, was 
sich intensiv anfühlt, droht Emotionalismus. Unterbetonung: Ohne Resonanz verarmt das Leben; alles 
wird Pflicht und Funktion.

Sinnhorizont

Der Sinnhorizont ist das Feld, in dem Verstehens-, Handlungs-, Lebens- & Resonanzsinn zusammen-

©  Norbert Rieser Seite 3 / 10

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


wirken. Er besteht aus Grundannahmen („Menschen sind …“, „Die Welt ist …“), aus Wertvorstellungen,
aus religiösen oder philosophischen Deutungen. Er ist veränderbar, aber nicht beliebig. Praktisch heißt
das: Ich werde mir bewusst, in welchem Deutungsraum ich mich bewege, und bleibe zugleich offen
dafür, ihn zu prüfen und weiterzuentwickeln.

5. Glauben und Vertrauen: Existenzielle Haltung, Vertrauen, Offenheit, Vertrauenskompetenz

5.1 Tabelle B – Glaubens- und Vertrauensformen

Form Kernfrage Hauptaufgabe
Existenzielle Haltung Mit welcher Grundstimmung lebe ich? Lebensmut oder Rückzug prägen

Vertrauen
Worauf/wem wage 

ich mich anzuvertrauen?
Beziehung, Kooperation, 

Zukunft

Offenheit Wofür halte ich mich empfänglich?
Neues lernen, 

Resonanz ermöglichen
Vertrauenskompetenz Wie dosiere ich Vertrauen? Naivität und Zynismus vermeiden

5.2 Ausführliche Erklärungen der Vertrauensformen

Existenzielle Haltung

Sie beschreibt die Grundstimmung, mit der ich meinem Leben begegne: eher zuversichtlich oder eher
misstrauisch.  Diese  Haltung  entsteht  aus  Biografie,  prägenden  Erfahrungen,  Weltbild  und
möglicherweise aus Glauben. Sie entscheidet darüber, ob ich Chancen wahrnehme oder primär Risi-
ken sehe. Überbetonung des Positiven: Ich übersehe reale Gefahren. Überbetonung des Negativen:
Ich blockiere Möglichkeiten, bevor sie sich zeigen.

Vertrauen

Vertrauen ist der bewusst eingegangene Vorschuss: Ich halte einen Menschen, eine Institution, einen
Prozess für verlässlich genug, um mich darauf einzulassen, obwohl ich keine Garantie habe. Ohne
diesen Vorschuss gibt es keine Freundschaften, keine Teams, keine demokrischen Strukturen, keinen
Rechtsstaat. Ein reifes Vertrauensverständnis weiß: Vertrauen ist kostbar, verletzlich und muss immer
wieder bestätigt werden.

Offenheit

Offenheit bedeutet, nicht alles schon zu wissen, sondern Raum zu lassen für Überraschung, Korrektur
und Wachstum. Offenheit sagt: „Ich bin bereit, mich irritieren zu lassen, wenn die Wirklichkeit größer ist
als meine bisherigen Deutungen.“ Sie ist die Voraussetzung echten Lernens – persönlich, spirituell,
fachlich.

Vertrauenskompetenz

Vertrauenskompetenz ist die Fähigkeit, Vertrauen weder blind noch generell verweigernd zu leben. Sie 
fragt:

– Worin genau besteht das Risiko?
– Welche Sicherungen (Recht, Transparenz, Kontrolle) sind vorhanden?
– Welche Zeichen der Verlässlichkeit habe ich bereits erlebt?

In der Praxis heißt das: Ich kann „Ja“ zu Vertrauen sagen, wo es begründet ist, und „Nein“, wo es 
ausgenutzt würde. So bleiben Beziehungen lebendig, ohne dass ich mich auslaugen lasse.

©  Norbert Rieser Seite 4 / 10

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


6. Wissen: kritisch geprüft, sprachbewusst, geklärt; Erfahrungs-, Fakten-, Deutungs-, 
Methoden- und selbstreflexives Wissen

6.1 Tabelle C – Wissensformen

Wissensform Kernfrage Hauptaufgabe

kritisch geprüft Wie wurde das überprüft?
Schutz vor Täuschung und

Ideologie
sprachbewusst Was meine ich genau mit meinen Begriffen? Verständlichkeit, Fairness

geklärt
Welche Ebene liegt vor: Fakt, Deutung,

Gefühl?
Ordnung ins Denken bringen

Erfahrungswissen Was habe ich konkret erlebt? Praxisnähe, Intuition
Faktenwissen Was lässt sich objektiv belegen? Sachliche Grundlage

Deutungswissen Wie kann man das interpretieren? Bedeutung erschließen
Methodenwissen Nach welchen Regeln wurde geprüft? Qualitätssicherung von Wissen
selbstreflexives

Wissen
Wie beeinflusse ich selbst meine

Wahrnehmung?
Selbstkorrektur, Reifung

6.2 Ausführliche Erklärungen der Wissensformen

Kritisch geprüft

Hier  geht  es  um  methodische  Redlichkeit.  Kritisch  geprüftes  Wissen  kennt  seine  Quellen,  seine
Prüfverfahren und seine Grenzen. Es unterscheidet zwischen seriösen Studien und bloßen Gerüchten.
In Beratungssituationen frage ich: „Woher stammt diese Information? Was ist gesichert, was ist Inter-
pretation?“ So entziehe ich Gerüchten und Verschwörungserzählungen den Boden.

Sprachbewusst

Sprache  transportiert  Deutungen.  Wer  von  „Schuld“,  „Sünde“,  „System“,  „Heilung“  oder  „Leistung“
spricht, ruft unterschiedliche Bilder hervor. Sprachbewusst zu sein heißt: Ich prüfe meine Worte – und
ich kläre nach,  wie andere sie  verstehen.  Das verhindert  Missverständnisse und unnötige Verletz-
ungen.

Geklärt

Ein Thema ist geklärt, wenn ich weiß:

– Was sind Fakten?
– Was sind Hypothesen?
– Was sind meine persönlichen Gefühle, Hoffnungen, Befürchtungen?

Geklärt heißt nicht: „Alles ist gelöst“, sondern: „Die Ebenen sind sauber getrennt.“ Das ist die 
Voraussetzung für tragfähige Entscheidungen.

Erfahrungswissen

Viele Kompetenzen sind still: Ich „weiß“ aus Erfahrung, wie ein Gespräch kippt, wie ein Kind reagiert,
wie ein technisches Problem sich anfühlt. Dieses Erfahrungswissen ist kostbar, solange ich bereit bin,
es mit neuen Erkenntnissen abzugleichen. Sonst verfestigen sich Schemata („Das war immer so“) und
blockieren Veränderung.

©  Norbert Rieser Seite 5 / 10

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Faktenwissen

Fakten sind das, was – prinzipiell – unabhängig von meiner Sicht überprüfbar ist: Daten, dokumentierte
Vorgänge, messbare Größen. Sie bilden das Skelett der Wirklichkeit. Ohne Faktenwissen verhandeln
wir nur noch Meinungen.

Deutungswissen

Deutungswissen  ordnet  Fakten  in  größere  Zusammenhänge  ein:  psychologisch,  sozial,  historisch,
religiös, philosophisch. Es fragt: „Was bedeutet das – für mich, für andere, für die Gemeinschaft?“
Gute  Beratung nutzt  Deutungswissen,  um neue  Interpretationsmöglichkeiten  zu  eröffnen,  nicht  um
Menschen vorschnell zu erklären.

Methodenwissen

Methodenwissen kennt die Spielregeln von Wissenschaft und seriöser Analyse. Es weiß, was Statistik
leisten  kann  und  was  nicht,  was  eine  klinische  Studie  aussagt  und  was  bloße  Einzelfälle  sind.
Wer Methodenwissen besitzt, fällt seltener auf scheinbar „sensationelle“ Behauptungen herein.

Selbstreflexives Wissen

Selbstreflexives Wissen fragt: „Wie beeinflusst meine Geschichte, meine Stimmung, meine Loyalität 
das, was ich als ‚objektiv‘ wahrnehme?“ Es schützt vor der Illusion, neutral zu sein, und öffnet Räume 
für ehrliche Korrektur.

7. Kritische Selbstreflexion: Perspektivenbewusstsein und Fallibilismus

7.1 Tabelle D – Reflexionsformen

Form Kernfrage Hauptaufgabe

Perspektivenbewusstsein
Von wo aus sehe ich 

– und wie sehen andere?
Dialogfähigkeit, Konfliktfähigkeit

Fallibilismus Wo könnte ich mich irren? Lernfähigkeit, Bescheidenheit

7.2 Ausführliche Erklärungen der Reflexionsformen

Perspektivenbewusstsein

Ich weiß: Meine Sicht ist nicht „die Wahrheit“, sondern eine Perspektive. Andere Perspektiven können
Ergänzungen, Korrekturen oder neue Einsichten bringen. Dieses Bewusstsein ermöglicht, in Konflikten
nicht nur auf „Recht haben“ zu bestehen, sondern die Logik des Gegenübers zu verstehen.

Fallibilismus
Fallibilismus ist die innere Bereitschaft, sich korrigieren zu lassen. Er sagt: „Ich stehe zu meinen

Überzeugungen – aber ich sperre sie nicht gegen jede Erfahrung ein.“ Ohne Fallibilismus verhärten
sich Positionen. Mit Fallibilismus bleiben Menschen und Systeme lernfähig.

8. Die Mitte: Weisheit als maßvolle Orientierungs- und Urteilskraft

In der Mitte des Kompasses steht Weisheit: die Fähigkeit, in konkreten Situationen im rechten Maß zu 
urteilen und zu handeln. Weisheit entsteht, wenn alle vier Dimensionen einbezogen sind:

– Sinn ist geklärt, ohne ideologisch zu werden.
– Wissen ist fundiert, ohne kalt zu werden.
– Vertrauen ist mutig, ohne naiv zu sein.
– Selbstreflexion ist ehrlich, ohne sich selbst zu zerstören.

Weisheit ist damit kein Besitz, sondern eine Haltung, die ich einübe.

©  Norbert Rieser Seite 6 / 10

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


9. Die Quadrantenstruktur des Weisheitskompasses

Die vier Quadranten ergeben sich aus den Achsen:

– Wissen ↔ Glauben/Vertrauen
– Sinn ↔ Selbstreflexion/Fallibilismus

Jeder Quadrant beleuchtet die Wirklichkeit aus einem spezifischen Blickwinkel. Diese Struktur bildet die
Brücke zu Teil 2: der Anwendung in Kommunikation und Prozessberatung.

10.Kurzformel für die Anwendung

In Situationen, die mir wichtig sind, gehe ich innerlich die vier Fragen durch:

– Was weiß ich wirklich?
– Was bedeutet das im größeren Zusammenhang?
– Was trägt mich, wenn ich einen Schritt wage?
– Wo könnte ich mich täuschen?

Aus den Antworten entsteht der nächste weise Schritt.

©  Norbert Rieser Seite 7 / 10

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


TEIL 2: QUADRANTEN UND PROZESSBERATUNG

11.Was die Quadranten aussagen

Die Quadranten sind mehr als grafische Felder; sie markieren typische Kommunikationsräume:

– Quadrant Sinn: Menschen reden über Bedeutung, Werte, Deutungen.
– Quadrant Glauben/Vertrauen: Menschen reden über Beziehung, Loyalität, Hoffnung, Angst.
– Quadrant Wissen: Menschen reden über Fakten, Zahlen, Zuständigkeiten.
– Quadrant Selbstreflexion/Fallibilismus: Menschen reden über eigene Beiträge, Irrtümer, blinde 
Flecken.

In realen Gesprächen werden diese Ebenen fast immer vermischt. Der Weisheitskompass ermöglicht, 
sie zu unterscheiden – und genau darin liegt seine psychologische und kommunikative Kraft.

12.Wie der Weisheitskompass Kommunikation verbessert

12.1 Vertiefung: Quadrant Sinn / Transzendenz-Horizont

Typische Fragen in diesem Quadranten:

– Was steht für dich hier auf dem Spiel?
– Warum ist gerade dieses Thema für dich so wichtig?
– Welche Geschichte erzählst du dir über diese Situation?

Nutzen:

Wenn  Sinnfragen  ausgesprochen  werden,  verlieren  sie  ihre  heimliche  Sprengkraft.  Konflikte
entschärfen sich, weil deutlich wird: Hier geht es nicht nur um eine Sachfrage, sondern um Anerken-
nung, Sicherheit, Gerechtigkeit, Identität.

12.2 Vertiefung: Quadrant Glauben / Vertrauen

Typische Fragen:

– Wem traust du in dieser Situation – und wem nicht?
– Welche früheren Erfahrungen wirken im Hintergrund mit?
– Was bräuchtest du, um dich wieder auf Zusammenarbeit einzulassen?

Nutzen:

Vertrauensfragen  tauchen  in  Organisationen,  Familien,  Gemeinden  und  Teams  immer  auf  –  oft
unterschwellig. Wenn sie offen angeschaut werden, entsteht die Chance, Vereinbarungen zu treffen,
die Vertrauen wieder aufbauen: Transparenz, klare Zusagen, verlässliche Strukturen.

12.3 Vertiefung: Quadrant Wissen / Klärung

Typische Fragen:

– Was ist gesichert – was ist Hörensagen?
– Welche Fakten müssten wir noch klären, bevor wir weiter diskutieren?
– Welche Begriffe verwenden wir – und verstehen wir darunter dasselbe?

Nutzen:

Ein  erstaunlicher  Teil  von Streit  löst  sich,  wenn  Faktenlage  und  Begrifflichkeiten  geklärt  sind.  Der
Quadrant Wissen schützt vor unproduktiven Debatten, die auf Missverständnissen, voreiligen Annah-
men oder fehlender Information beruhen.

©  Norbert Rieser Seite 8 / 10

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


12.4 Vertiefung: Quadrant Selbstreflexion / Fallibilismus

Typische Fragen:

– Welchen Anteil habe ich selbst daran, dass die Situation so schwierig ist?
– Welche früheren Erfahrungen könnten meine Reaktion überverstärken?
– Wo könnte ich mich täuschen oder zu einseitig sehen?

Nutzen:

Dieser Quadrant verhindert, dass Gespräche in Schuldzuweisungen erstarren. Wenn Beteiligte bereit 
sind, eigene Anteile zu sehen, entsteht ein völlig neuer Kommunikationsraum: weg vom „Du bist das 
Problem“ hin zu „Wie sind wir gemeinsam hierher gekommen – und wie kommen wir gemeinsam 
weiter?“.

13.Der Kompass als Instrument der Prozessberatung

Prozessberatung mit dem Weisheitskompass folgt drei Grundschritten:

1. Diagnose: In welchem Quadranten spricht jemand gerade überwiegend?

– klagt jemand über Sinnverlust?
– über fehlendes Vertrauen?
– über mangelnde Information?
– über eigene Überforderung oder Schuld?

2. Sortierung: Fehlt ein Quadrant völlig?

– Wird viel gefühlt, aber kaum geprüft?
– Wird viel analysiert, aber kaum vertraut?
– Wird viel geglaubt, aber wenig reflektiert?

3. Ergänzung: Der Berater führt systematisch in die fehlenden Quadranten.

– Er stellt Faktenfragen, wo nur Stimmungen herrschen.
– Er stellt Sinnfragen, wo alles nur technisch gesehen wird.
– Er arbeitet an Vertrauen, wo Strukturen zwar klar, Beziehungen aber zerstört sind.
– Er lädt zu Selbstreflexion ein, wo nur noch von den Fehlern der anderen die Rede ist.

Damit wird der Weisheitskompass zum „Landkarten-Werkzeug“: Er zeigt, welcher Bereich schon gut 
beachtet wird und wo noch blinde Stellen sind.

14.Konkrete Einsatzfelder

Familien- und Paargespräche

– Klärung: Worum geht es inhaltlich wirklich?
– Sinn: Welche Bedürfnisse liegen darunter?
– Vertrauen: Wo sind Verletzungen, wo sind Ressourcen?
– Selbstreflexion: Welche Muster bringen wir jeweils mit?

Teams und Organisationen

– Sinn: Wofür arbeiten wir – gemeinsam?
– Wissen: Welche Informationen sind da, welche fehlen?
– Vertrauen: Wie steht es um Fehlerkultur, Loyalität, informelle Macht?
– Selbstreflexion: Welche Strukturen erzeugen systematisch Konflikte?

©  Norbert Rieser Seite 9 / 10

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Glaubens- und Seelsorgegespräche

– Sinn: Welche Gottes- und Menschenbilder sind im Spiel?
– Vertrauen: Wo wurde Vertrauen in Gemeinden, Autoritäten, „Gott“ enttäuscht?
– Wissen: Welche theologischen oder psychologischen Missverständnisse sind klärbar?
– Selbstreflexion: Welche eigenen Wünsche werden in Glaubensaussagen hineinprojiziert?

Persönliche Prozessbegleitung

– Sinn: Woher komme ich, wohin will ich?
– Wissen: Was sind meine realen Möglichkeiten?
– Vertrauen: Wer oder was trägt mich?
– Selbstreflexion: Welche inneren Drehbücher bestimmen meine Reaktionen?

15.Abschließende Verdichtung

Der Weisheitskompass ist in seiner einfachen Form leicht zu verstehen – vier Richtungen, ein Zentrum.
In seiner Tiefe ist er ein hochdifferenziertes Instrument:

– Er macht sichtbar, auf welchen Ebenen Kommunikation stattfindet.
– Er hilft, Spannungen nicht zu verdrängen, sondern fruchtbar zu nutzen.
– Er stärkt die Fähigkeit, Sachlichkeit, Beziehung, Sinn und Selbstkritik 
    miteinander zu verbinden.

In  dieser  Verbindung  entsteht  genau  jene  Haltung,  die  ich  „maßvolle  Orientierungs-  und
Urteilskraft“ nenne: Weisheit, die sich im gelebten Alltag bewährt.

©  Norbert Rieser Seite 10 / 10

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

