
© Norbert Rieser Seite 1 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


DER WEISHEITSKOMPASS
Langfassung

Vorwort

Es gibt  Bücher,  die erklären – und solche,  die öffnen. Bücher,  die belehren – und solche, die ein
Gespräch beginnen. Dieses Werk gehört zu den seltenen Büchern, die beides verbinden: Es erklärt
präzise, es öffnet behutsam. Es ist gelehrt und zugleich persönlich, analytisch und zugleich existenziell.

Wir  stehen  heute  in  einer  Epoche  beschleunigter  Veränderungen,  wachsender  Komplexität  und
zerbrechender Selbstverständlichkeiten. Menschen suchen Orientierung – nicht mehr im Modus der
Gewissheit, sondern im Modus des Verstehens. Genau hier setzt dieses Buch an. Es bietet keinen
Rückzug in alte Sicherheiten, sondern eine reife, aufgeklärte Form moderner Spiritualität, Denkfähigkeit
und Lebenskunst.

Der Autor verbindet philosophische Tiefenschärfe, psychologische Sensibilität, theologische Offenheit
und gesellschaftliche Wachheit zu einem Modell, das zugleich einfach und tief ist: dem 

Weisheitskompass.

Er  ist  das  strukturelle  Herz  des  Buches  –  ein  Orientierungsinstrument  entlang  der  Achsen  Sein,
Werden, Freiheit, getragen von Innerer Ordnung und umgeben von transzendenzoffener Weite.

Wer dieses Buch liest, wird feststellen: Es liefert keine Parolen. Es bringt Menschen ins Gespräch – mit
sich selbst, mit ihrer Tradition, mit ihrer Welt. Es zeigt Wege der Klarheit inmitten einer unruhigen Zeit.

Ich wünsche diesem Werk viele offene Leserinnen und Leser.

Stimme eines außenstehenden, fachlich gebildeten, wohlwollenden Begleiters

Struktur – Inhalt 

TEIL I – GRUNDLAGEN DES MENSCHLICHEN VERSTEHENS

KAPITEL 1 – Einleitung: Der Mensch als deutendes Wesen

1.1 Der Mensch lebt in Bedeutungen, nicht in Fakten

Menschen  sind  keine  mechanischen  Informationsverarbeiter.  Wir  leben  in  Bedeutungsgeweben:  in
Geschichten,  Hoffnungen,  Ängsten,  Erwartungen,  Deutungen.  Ein  Ereignis  ist  nicht  nur,  was
geschieht, sondern wie wir es erleben und was wir daraus machen.

1.2 Die Struktur menschlichen Verstehens

Erfahrung → Deutung → Orientierung → Entscheidung → Lebensgestaltung. Dies ist der rote Faden 
des Buches.

© Norbert Rieser Seite 2 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


1.3 Das Ziel des Werkes

Ein Orientierungsmodell bereitzustellen, das:

• psychologisch verantwortet,

• theologisch offen,

• philosophisch reflektiert,

• sozialwissenschaftlich anschlussfähig,

• spirituell wach

• und existenziell tragfähig

ist.

KAPITEL 2 – Erfahrung: Phänomenologie und Existenz

2.1 Erfahrung als leibliche Weltbegegnung

Menschen erfahren die Welt nicht rational zuerst, sondern leiblich: spürend, resonant, empfindend.

2.2 Existenzielle Erfahrung

Momente wie Trost, Ergriffenheit, Versöhnung, Kontingenzschock, Sinn-Durchbruch.

2.3 Die Tiefendimension der Erfahrung

Erfahrung trägt eine „Überfülle“ (Ricœur): Sie sagt mehr, als wir sagen können. Hier beginnt die 
Sprache der Tiefe.

KAPITEL 3 – Religionspsychologie und die Sprache der Tiefe

3.1 Was sind religiöse Erfahrungsbezeichnungen?

Begriffe  wie  „Trost“,  „Berufung“,  „Versöhnung“,  „Segen“  –  keine  metaphysischen  Behauptungen,
sondern Verdichtungen innerer Erfahrung.

3.2 Psychologisch

Sie ordnen Emotionen und schaffen Selbstzugang.

3.3 Sozialwissenschaftlich

Sie verbinden individuelle Erfahrung mit gemeinsamer Sprache.

3.4 Theologisch

Sie öffnen Deutungshorizonte, ohne Dogmatik zu erzwingen.

© Norbert Rieser Seite 3 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


TEIL II – DER WEISHEITSKOMPASS

KAPITEL 4 – Der Weisheitskompass und die Sprache der Erfahrung

4.1 Struktur des Modells (Diagrammerklärung)

• Achse 1: Sein – Wahrnehmung, Präsenz, Resonanz

• Achse 2: Werden – Wandel, Prozess, Integration

• Achse 3: Freiheit – Entscheidung, Verantwortung, Maß

Innenkreis: Innere Ordnung, Außenkreis: Transzendenzoffene Weite

4.2 Tabelle: Religiöse Erfahrungsbezeichnungen im Kompass

Achse Begriff Bedeutung Praxis
Sein Ergriffenheit Resonanzmoment der Tiefe Wahrnehmung öffnen

Werden Trost Integration von Verlust Akzeptanz fördern

Freiheit Berufung Entscheidungsimpuls
Verantworten 

statt Überforderung

(Weitere Tabellen folgen im vollständigen Text.)

KAPITEL 5 – Hermeneutik des Verstehens: Theologie ohne Dogmatismus

5.1 Hermeneutik als Kunst der Deutung

Zuhören – Interpretieren – Prüfen – Erweitern.

5.2 Kant, Gadamer, Ricœur

Theologie als kritische Selbstbegrenzung.

5.3 Whitehead und Göcke

Gott als Tiefendimension, nicht als Dogma.

KAPITEL 6 – Religionspsychologie, Sozialwissenschaft 
und zeitgemäße Lebensführung

6.1 Die drei Zugänge

Psychologisch – Sozial – Existentiell.

6.2 Freiheit und Verantwortung heute

Überforderung, Entscheidungslast, Pluralität.

© Norbert Rieser Seite 4 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


6.3 Der Weisheitskompass als Balancierhilfe

KAPITEL 7 – Praktische Anwendung: Seelsorge, Beratung, Gemeinde, Alltag

Mit Tabellen, Diagrammtexten, Fallbeispielen (im späteren Teil vollständig).

KAPITEL 8 – Orientierung als dialogische Praxis

Synthese:  Orientierung  entsteht  durch  Dialog  zwischen  Innenwelt,  Welt,  Sprache,  Erfahrung,
Verantwortung.

KAPITEL 9 – Zeitdiagnose: Politik, Gesellschaft, Weltlage

USA  –  China  –  Russland  –  EU  –  Österreich,  multipolare  Welt,  Identitätskrisen,  Polarisierung,
demokratische Reife.

KAPITEL 10 – Spiritualität in einer offenen Moderne

Spiritualität als Haltung: Präsenz, Resonanz, Offenheit, Maß, Verantwortung.

KAPITEL 11 – Transzendenz und Lebenskunst

Transzendenz als Weite, Lebenskunst als Haltung, Verbindung im Weisheitskompass.

KAPITEL 12 – Synthese

Orientierung als Lebensform. Weisheit als dialogische Praxis. Transzendenzoffene Freiheit.

NACHWORT

Persönlicher Schluss, leise, weise, existenziell.

Komplette Langfassung 

KAPITEL 1 – Einleitung: Der Mensch als deutendes Wesen

1.1 Der Mensch lebt in Bedeutungen, nicht in bloßen Fakten

Menschen sind nicht nur biologische Organismen, sondern Geschöpfe des Verstehens.
Wir leben nicht einfach in der Welt – wir leben mit ihr, auf sie hin, von ihr her. Unsere Erfahrungen 
fordern uns heraus, sie zu deuten. Denn nichts in unserem Leben spricht für sich selbst:

• Ein Blick kann Verletzung oder Zuwendung bedeuten.

• Eine Stille kann Bedrohung oder Frieden ausdrücken.

• Ein Ereignis kann unbedeutend oder lebensverändernd sein.

• Ein Wort kann heilen oder zerstören.

• Ein Verlust kann Bruch oder Neubeginn werden.

© Norbert Rieser Seite 5 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


Erfahrung ist ein Rohmaterial. Bedeutung entsteht erst im Deuten. Der Mensch ist darum ein Wesen, 
das immer schon zwischen Welt und Selbst steht – als Interpret seines Lebens.

1.2 Die Struktur des Verstehens: Der Weg von der Erfahrung zur Orientierung

Wir  erfahren  die  Welt  nicht  als  Objekt,  sondern  als  Zusammenhang.  Und  dieser  Zusammenhang
entsteht aus einer Bewegung, die in jedem Menschen auf unterschiedliche Weise geschieht:

1. Erfahrung – Etwas trifft uns. Etwas berührt uns. Etwas irritiert uns.

2. Deutung – Wir versuchen zu verstehen, was es mit uns macht.

3. Orientierung – Aus der Deutung entsteht ein Gefühl für Richtung.

4. Entscheidung – Wir handeln, wählen, antworten.

5. Lebensgestaltung – Aus vielen Entscheidungen entsteht ein Leben.

Diese Struktur ist keine Theorie, sondern gelebte Realität: Wir sind ständig dabei, unsere Erfahrungen 
zu interpretieren – bewusst oder unbewusst. Wir haben keine Wahl. Wir müssen deuten, weil wir ohne 
Deutung innerlich haltlos wären.

1.3 Die Krise der Deutung in der Gegenwart

Die Gegenwart hat viel gewonnen – Freiheit, Wissen, Rechte, Selbstbestimmung –, aber dabei ist die 
Fähigkeit zur gemeinsamen Deutung geschwächt worden.

• Früher gaben Traditionen eine vorgegebene Ordnung.

• Heute muss jeder Mensch selbst entscheiden, was ihm Orientierung gibt.

• Früher waren soziale Rollen eindeutig.

• Heute sind Identitäten flexibel und fragil.

• Früher bot Religion Deutungssicherheit.

• Heute ist sie oft eine Option unter vielen.

Das moderne Subjekt ist freier, aber verletzlicher. Es muss sich immer wieder neu orientieren – in 
einer Welt, die komplex, mehrdeutig und unsicher geworden ist. Diese Situation hat zwei Folgen:

• Verlust traditioneller Sicherheiten

• Gewinn persönlicher Freiheit

Beides zusammen macht die Frage nach Orientierung dringlicher denn je.

1.4 Die Notwendigkeit einer neuen Orientierungskunst

Menschen benötigen heute keine Dogmen, keine Ideologien, keine metaphysischen Sicherheiten,
keine starren Systeme. Was sie benötigen, ist eine Orientierungskunst:

• eine Form des Verstehens, die kritisch und offen bleibt;

• eine Spiritualität, die Tiefe ermöglicht, ohne Intellekt und Freiheit auszuschalten;

• eine Haltung, die Halt gibt, ohne festzuhalten;

• eine Weisheit, die den Menschen nicht überfordert, sondern stärkt.

Dies ist die Leitidee des Buches:

© Norbert Rieser Seite 6 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


Orientierung ist nicht eine Rückkehr zu alten Gewissheiten, sondern eine erwachsene, 
reflektierte, dialogische Haltung zur Welt.

1.5 Der Weisheitskompass als Antwort auf die moderne Situation

Die in diesem Buch entwickelte Denkfigur – der Weisheitskompass – ist kein System, sondern ein 
Werkzeug des Verstehens. Er zeigt, dass Orientierung entlang dreier Grundachsen entsteht:

• Sein – die Kunst des Wahrnehmens

• Werden – die Kunst des Wandels

• Freiheit – die Kunst der Entscheidung

Diese drei Bewegungen sind das Grundgerüst jeder existenziellen Orientierung. Was Menschen 
brauchen, ist keine Vorschrift, sondern eine Form, ein Modell, das ihnen erlaubt:

• Erfahrungen zu sortieren,

• Gefühle zu verstehen,

• Entscheidungen zu prüfen,

• Krisen zu durchschreiten,

• Sinn zu deuten,

• innere Ordnung zu gewinnen.

Der  Weisheitskompass  ist  dafür  strukturell  einfach  genug,  um  intuitiv  verständlich  zu  sein,
und zugleich tief genug, um existenzielle Tragfähigkeit zu besitzen.

1.6 Die Aufgabe des Buches

Dieses Buch verfolgt drei zentrale Ziele:

1. Ein anthropologisches Ziel

Der Mensch soll sich selbst besser verstehen können – nicht abstrakt, sondern lebensnah.

2. Ein hermeneutisches Ziel

Menschen sollen lernen, ihre Erfahrungen zu deuten – offen, kritisch, dialogisch.

3. Ein spirituelles Ziel

Nicht  im  Sinne  einer  Rückkehr  zu  religiösen  Sicherheiten,  sondern  als  Weitung  des  Blicks,
als Fähigkeit, Tiefe zu empfinden und sich im Offenen orientieren zu können.

1.7 Eine Haltung, die trägt

Am Ende geht es um eine Haltung:

• nicht dogmatisch,

• nicht relativistisch,

• nicht pessimistisch,

• nicht naiv.

© Norbert Rieser Seite 7 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


Sondern:

• wach,

• kritisch,

• offen,

• maßvoll,

• existenzsensibel,

• transzendenzoffen,

• verantwortlich.

Eine Haltung, die nicht im Besitz von Wahrheiten ist, sondern in der Lage, Wahrheit zu suchen.
Diese Haltung ist  – in einem Wort –  Weisheit.  Und Weisheit  ist  nichts Abgehobenes, sondern die
Kunst,  ein  menschliches  Leben  mit  Klarheit,  Tiefe  und  Freiheit  zu  führen.  Damit  ist  Kapitel  1
vollständig.

KAPITEL 2 – Erfahrung: Phänomenologie und Existenz

2.1 Erfahrung als Ursprung des Verstehens

Jedes Verstehen beginnt in der Erfahrung. Noch bevor wir denken, analysieren oder urteilen, sind wir 
bereits berührt: körperlich, emotional, atmosphärisch. Erfahrung geschieht uns – sie wird nicht 
produziert. Die Phänomenologie hat gezeigt: Der Mensch steht nicht vor der Welt wie ein neutraler 
Betrachter, sondern inmitten der Welt, leiblich, verwoben, beteiligt. Erfahrung ist daher nicht:

• ein äußerer Reiz,

• eine Information,

• ein Datenpunkt.

Erfahrung ist Weltbegegnung, ein Kontakt zwischen Innen und Außen, eine Resonanzbewegung.

2.2 Die leibliche Dimension: Merleau-Ponty

Merleau-Ponty beschreibt den Menschen nicht als Geist, der einen Körper besitzt, sondern als Körper,
der Welt versteht. Der Leib ist:

• Wahrnehmungsorgan,

• Resonanzraum,

• Ausdrucksform des Selbst.

Wir erleben nicht abstrakt, sondern leiblich gespürt:

• Schwere, wenn etwas belastet

• Weite, wenn etwas befreit

• Wärme, wenn etwas vertraut

• Enge, wenn etwas Angst macht

• Leichtigkeit, wenn etwas gelungen erscheint

Der Körper begleitet jede Erfahrung als ihre erste Sprache.

© Norbert Rieser Seite 8 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


2.3 Die existenzielle Dimension: Jaspers, Kierkegaard

Erfahrungen enthalten immer eine existenzielle Schicht. Sie zeigen uns:

• wer wir sind,

• was uns wichtig ist,

• was uns bedroht,

• was uns trägt.

Jaspers nennt Grenzsituationen jene Momente, in denen unsere Existenz nicht mehr überdeckt werden
kann:

• Schuld

• Kampf

• Zufall

• Tod

• Verlust

• Liebe

• Krise

• Entscheidung

Diese Momente reißen uns aus dem Gewohnten. Sie führen uns an die Grenze des Sagbaren – und
öffnen das Denken für Tiefe.

Kierkegaard wiederum zeigt:  Die entscheidenden Erfahrungen unseres Lebens sind nicht äußerlich
sichtbar, sondern innerlich entscheidend:

• Angst wird zur Möglichkeit.

• Verzweiflung wird zur Frage.

• Glaube wird zur Antwort ohne Garantie.

Existenzielle Erfahrung ist die Berührung der eigenen Tiefe.

2.4 Die narrative Dimension: Ricœur

Erfahrung bleibt unverständlich, solange sie nicht narrativ wird. Wir müssen erzählen, um zu begreifen:

• Was ist geschehen?

• Warum hat es mich so getroffen?

• Wie ordne ich es ein?

• Welche Bedeutung hat es?

• Wie verändert es mich?

Ricœur  betont:  Der  Mensch  findet  zu  sich  selbst  durch  Erzählung,  nicht  durch  Daten.  Eine
biographische Linie entsteht nicht aus den Fakten unseres Lebens, sondern aus ihrer Deutung.

2.5 Die symbolische Dimension: Sprache der Tiefe

Ein Teil der Erfahrung entzieht sich direkter Beschreibung. Für diese Erfahrungen hat die Menschheit 
Begriffe entwickelt, die nicht einfach festlegen, sondern öffnen:

© Norbert Rieser Seite 9 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


• Trost

• Versöhnung

• Ergriffenheit

• Segen

• Berufung

• Dankbarkeit

• Frieden

• Hoffnung

Diese Begriffe nennen wir religiöse Erfahrungsbezeichnungen. Sie sind keine metaphysischen 
Behauptungen, sondern symbolhafte Verdichtungen des Erlebens.

2.6 Die Ambivalenz der Erfahrung

Erfahrungen geben Orientierung – aber sie können auch verwirren:

• Ein Moment der Nähe kann Angst auslösen.

• Ein Verlust kann zum Neuanfang führen.

• Ein Erfolg kann leer machen.

• Eine Krise kann wachsen lassen.

• Ein Gefühl der Tiefe kann unbestimmbar bleiben.

Erfahrung ist darum nie eindeutig. Sie verlangt Deutung – und genau hier beginnt Hermeneutik.

2.7 Die Rolle der Unsicherheit

Moderne Menschen sind daran gewöhnt, dass vieles messbar, berechenbar, erklärbar erscheint.
Aber die wichtigsten Erfahrungen bleiben unsicher:

• Liebe lässt sich nicht beweisen.

• Vertrauen lässt sich nicht erzwingen.

• Hoffnung lässt sich nicht begründen.

• Trost lässt sich nicht konstruieren.

• Sinn lässt sich nicht programmieren.

Unsicherheit ist keine Schwäche – sie ist die Bedingung, unter der wir Menschen Erfahrungen von
Tiefe überhaupt machen können.

2.8 Die Öffnung zur Transzendenz

Wo  Erfahrung  tiefer  wird  als  die  reine  Oberfläche,  zeigt  sich  eine  Dimension,  die  Kant  das
„Unverfügbare“,  Jaspers  das  „Umgreifende“  und  Ricœur  das  „Symbolische“  nennt.  Transzendenz
beginnt nicht in Dogmatik, sondern in Erfahrung. Sie ist kein Jenseits, sondern ein Mehr des Erlebens.

© Norbert Rieser Seite 10 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


2.9 Übergang zu Kapitel 3

Wenn Erfahrung der Ausgangspunkt ist, dann ist die Frage unvermeidlich:

Wie deutet der Mensch jene Erfahrungen, die ihn in die Tiefe führen?
Welche Sprache trägt die Dimension des Unverfügbaren?

Damit beginnt Kapitel 3 – die Sprache religiöser Erfahrungsbezeichnungen.

KAPITEL 3 – Religionspsychologie und die Sprache der Tiefe

3.1 Einleitung: Wenn Erfahrung nach Sprache sucht

Tiefgreifende Erfahrungen – Freude, Verlust, Trost, Versöhnung, Ergriffenheit, Neuanfang – entstehen
oft jenseits klarer Gedanken. Sie sind vorgefühlt, bevor sie verstanden werden. Doch ohne Sprache
bleibt Erfahrung stumm und unverbunden.

Der Mensch braucht Worte, um seine inneren Bewegungen interpretierbar zu machen. Dafür existiert
seit Jahrtausenden eine besondere Form von Sprache: religiöse Erfahrungsbezeichnungen.

Diese Begriffe wurden nicht erfunden, um Dogmen zu erzeugen, sondern um Menschen zu helfen,
das Unsagbare sagbar und das Unverfügbare verstehbar zu machen.

3.2 Was sind religiöse Erfahrungsbezeichnungen?

Religiöse Erfahrungsbezeichnungen sind Begriffe, die Verdichtungen existenzieller Erfahrungen 
darstellen. Sie bezeichnen nicht äußere Ereignisse, sondern innere Resonanzen.

Beispiele:

• Trost

• Ergriffenheit

• Frieden

• Versöhnung

• Berufung

• Segen

• Geborgenheit

• Hoffnung

• Dankbarkeit

• Innere Weite

Solche  Begriffe  sind  keine  metaphysischen  Tatsachenbehauptungen,  sondern  Interpretations-
angebote. Sie beschreiben, wie Menschen ihre Erfahrung erleben, ordnen, deuten und in ihr Leben
einbauen.

© Norbert Rieser Seite 11 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


3.3 Psychologische Funktion religiöser Begriffe

Aus Sicht der Psychologie haben religiöse Erfahrungsbegriffe drei Funktionen:

1. Selbstzugang ermöglichen

Sie schaffen Bewusstsein für innere Prozesse, die anders kaum benennbar wären.

Beispiel: „Ich habe Trost erfahren“ ist psychologisch präziser als „Mir geht’s besser“.

2. Emotionen integrieren

Sie helfen, widersprüchliche Gefühle einzuordnen.

Beispiel: „Ich spüre Versöhnung“ ist die Integration von Schmerz und Loslassen.

3. Lebensereignisse strukturieren

Psychologisch wirksam ist die Fähigkeit, Erlebtes in einen sinnvollen Zusammenhang zu setzen.

Beispiel: „Es war wie eine Berufung“ ordnet eine Entscheidung tiefenpsychologisch.

3.4 Sozialwissenschaftliche Funktion: Sprache als soziales Band

Religiöse Erfahrungsbezeichnungen sind kollektive Symbole – kulturell gewachsene Begriffe, die eine
gemeinsame Verständigung ermöglichen.

Sie:

• verbinden Individuen mit Traditionen,

• verankern persönliche Erfahrungen in kulturellen Narrativen,

• schaffen Resonanzräume zwischen Generationen,

• erlauben es Gruppen, Erlebnisse gemeinsam zu verstehen.

Soziologisch betrachtet wirken diese Begriffe wie Brücken:

• zwischen Innenwelt und Gemeinschaft,

• zwischen individueller Erfahrung und kulturellem Gedächtnis.

3.5 Hermeneutische Funktion: Verstehen des Unverfügbaren

Für die Hermeneutik (Gadamer, Ricœur) sind religiöse Begriffe Deutungshorizonte. Sie eröffnen einen
Raum für Sinn, ohne diesen zu fixieren.

Beispiel: „Segen“ bezeichnet nicht eine objektive Kraft, sondern die Erfahrung, dass etwas gelingt, 
trägt, weiterführt – und zugleich unverfügbar bleibt. Diese Begriffe halten die Spannung zwischen:

• Klarheit und Mysterium

• Sprache und Tiefe

• Denken und Erleben

• Freiheit und Geborgenheit

•

Sie ermöglichen Orientierung ohne Festlegung.

© Norbert Rieser Seite 12 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


3.6 Theologische Offenheit: Gott als Deutungshorizont

Religiöse Begrifflichkeit zeigt, dass Menschen seit jeher erfahren haben:

• Manche Momente sind größer als sie selbst.

• Manche Prozesse wirken tiefer als bloße Kausalität.

• Manche Begegnungen tragen eine Dimension der Weite.

• Manche Entscheidungen entstehen aus einem überraschenden Innenimpuls.

• Manche Erfahrungen öffnen das Herz.

Diese Dimension wurde traditionell „Gott“ genannt. Moderne theologisch-philosophische Ansätze 
(Whitehead, Göcke, Ricœur) verstehen Gott nicht als übernatüne Instanz, sondern als 

Horizont,
Weitung,
Möglichkeit,
Symbol der Tiefe,
Mit-Werdung,
Resonanzraum,
Grund der Freiheit.

Religiöse  Erfahrungsbegriffe  sind  die  menschliche  Antwort  auf  diese  Tiefendimension  –  nicht  als
Wissen, sondern als Interpretation.

3.7 Religiöse Erfahrungsbezeichnungen – Psychologie, Hermeneutik, Praxis

Begriff Bedeutung
Psychologische

Funktion
Hermeneutische

Funktion
Praktische

Konsequenz

Trost
Integration von

Verlust
Stabilisierung Sinn im Schmerz

Neuordnung,
Entlastung

Ergriffenheit Resonanzmoment Öffnung
Offenbarung des
Unverfügbaren

Ehrfurcht, 
Achtsamkeit

Versöhnung
Heilung 

von Bruch
Entlastung

Narrative 
Integration

Frieden, 
Neuanfang

Berufung innere Richtung Motivation Lebensdeutung Entscheidungsklarheit

Segen
gelingende
Möglichkeit

Stärkung „Mehr-als-Ich“
Dank, 

Vertrauen

Innere Weite
Freiheit 

von Enge
Ausdehnung Transzendenzbezug

Gelassenheit,
Kreativität

3.8 Fallbeispiele (psychologisch + existenziell)

Beispiel 1 – Trost

Ein Mensch verliert einen nahestehenden Menschen. Die ersten Wochen sind chaotisch, schmerzhaft,
absolut dunkel. Doch irgendwann entsteht ein Moment, in dem die Tränen nicht mehr nur zerreißen,
sondern auch verbinden. In diesem Moment sagt er:  „Ich habe Trost erfahren.“  Das bedeutet:  Der
Schmerz bleibt – aber er trägt sich.

Beispiel 2 – Ergriffenheit

Eine Frau hört ein Musikstück und spürt etwas, das sie nicht erwartet hat. Sie sagt: „Ich war ergriffen.“
Nicht,  weil  die  Musik  sie  manipuliert,  sondern  weil  sie  sie  berührt.  Ergriffenheit  zeigt:  Etwas  hat
Resonanz ausgelöst.

© Norbert Rieser Seite 13 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


Beispiel 3 – Berufung

Ein Mann steht an einem Entscheidungspunkt: Jobwechsel oder nicht? Er spürt einen inneren Zug, der
nicht rational erzwingbar ist. Er nennt es: „Berufung.“ Hier wird ein Impuls sprachlich gefasst, der eine
Richtung anzeigt.

3.9 Warum moderne Menschen diese Begriffe noch brauchen

Auch in einer säkularen Gesellschaft sind religiöse Erfahrungsbezeichnungen unverzichtbar, weil sie:

• Tiefe ausdrücken, wo Alltagssprache versagt

• Sinn ermöglichen, wo Fakten nicht reichen

• Orientierung geben, wo Entscheidungen überfordern

• Verbundenheit schaffen, wo Menschen vereinsamen

• Weite eröffnen, wo Enge entsteht

• Resonanz ermöglichen, wo die Welt verstummt

Menschen brauchen Sprache, die nicht nur erklärt, sondern erweitert.

3.10 Übergang zu Kapitel 4

Wenn Erfahrungen und religiöse Begriffe Orientierung geben, stellt sich die Frage: Wie lässt sich 
diese Orientierung systematisch denken? Wie entsteht ein Modell existenzieller Klarheit?

Damit beginnt Kapitel 4: → Der Weisheitskompass

KAPITEL 4 – Der Weisheitskompass und die Sprache der Erfahrung

4.1 Einleitung: Warum ein Orientierungsmodell notwendig ist

In den vorangegangenen Kapiteln wurde sichtbar: Menschen brauchen Deutung, um Erfahrungen zu
verstehen. Sie brauchen Sprache, um das Unsagbare zu ordnen. Sie brauchen Resonanz, um sich
selbst zu begegnen. Und sie brauchen Freiheit, um eine Richtung zu finden. Doch in der modernen
Welt  existiert  kein  einheitliches  Orientierungssystem  mehr.  Traditionen  haben  ihre  Selbstverständ-
lichkeit verloren. Religion ist nicht mehr der gemeinsame Hintergrund. Philosophische Systeme tragen
nur  Teilwahrheiten.  Psychologie erklärt  –  aber  ersetzt  nicht  die  Lebenskunst.  Sozialwissenschaften
beschreiben – aber geben keine Richtung. Was heute fehlt, ist ein  einfaches, nicht reduzierendes
Modell, das die existenziellen Dimensionen des Menschen so ordnet, dass sie:

• verständlich,

• anschlussfähig,

• tief,

• freiheitswahrend

• und praxisnah

werden. Der Weisheitskompass ist ein solches Modell.

4.2 Grundstruktur des Weisheitskompasses

Der Weisheitskompass besteht aus drei Achsen und zwei Feldern:

© Norbert Rieser Seite 14 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


1. Sein (linke Achse)

2. Werden (rechte Achse)

3. Freiheit (vertikale Achse)

Dazu kommen:

1. Innere Ordnung (Zentrum)

2. Transzendenzoffene Weite (äußerer Kreis)

Diagramm-Erklärung (sprachlich statt grafisch)

Stelle dir eine kreisrunde Darstellung vor:

• In der Mitte ein kleiner Kreis: Innere Ordnung.

• Drei Linien schneiden sich im Zentrum und bilden Achsen:

• Horizontal links: Sein

• Horizontal rechts: Werden

• Vertikal nach oben: Freiheit

• In der Peripherie ein großer Kreis, der alles umfasst: Transzendenzoffene Weite

• Entlang der Achsen liegen Punkte, die religiöse Erfahrungsbezeichnungen markieren:
Ergriffenheit, Trost, Versöhnung, Berufung, Frieden, Segen, Dankbarkeit …

Die  Punkte  sind  nicht  fest  fixiert,  sondern  dynamisch:  Sie  können  sich  entlang  der  Achsen
verschieben – je nach Lebenssituation. Damit zeigt das Diagramm: Orientierung ist Bewegung, nicht
Festlegung.

4.3 Die drei Achsen des Weisheitskompasses

A. Die Achse des Seins – Wahrnehmung und Präsenz

Die Achse des Seins beschreibt unsere Fähigkeit zur:

• Gegenwärtigkeit

• Wahrnehmung

• Resonanz

• offenen Aufmerksamkeit

• inneren Ruhigung

• leiblichen Selbstverankerung

Hier entstehen religiöse Erfahrungsbegriffe wie:

• Ergriffenheit

• Frieden

• Dankbarkeit

• Geborgenheit

• Stille

• Präsenz

© Norbert Rieser Seite 15 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


Psychologisch

Sein ist die Kunst, sich nicht zu verlieren – weder in Sorgen noch in Zukunftsfantasien.

Hermeneutisch

Sein ist die Voraussetzung jeder Deutung: Nur wer wahrnimmt, kann verstehen.

Spirituell

Sein ist der Ort der Stille, aus der Tiefe erwächst.

B. Die Achse des Werdens – Wandel, Prozess, Integration

Werden ist die Achse der:

• Veränderung

• Entwicklung

• Prozesse

• Krisen

• Heilungswege

• Integration widersprüchlicher Erfahrungen

Entlang dieser Achse finden wir Begriffe wie:

• Trost

• Versöhnung

• Heilung

• Neubeginn

• Hoffnung

• Vergebung

Psychologisch

Werden ist die Fähigkeit, Veränderung zu integrieren.

Hermeneutisch

Werden heißt, Geschichten zu deuten und Lebenslinien zu formen.

Spirituell

Werden ist der Raum, in dem Menschen wachsen – oft durch Schmerz hindurch.

C. Die Achse der Freiheit – Entscheidung, Verantwortung, Maß

Freiheit ist die Achse der:

• Wahl

• Verantwortung

• Selbstbestimmung

© Norbert Rieser Seite 16 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


• Gewissensbildung

• Sinnorientierung

• Reifung

Hier begegnen Begriffe wie:

• Berufung

• Vertrauen

• Maß

• Pflicht

• Gewissen

• Entscheidung

• Mut

Psychologisch

Freiheit bedeutet, nicht fremdbestimmt zu leben.

Hermeneutisch

Freiheit erfordert Prüfung – Deutung der Möglichkeiten.

Spirituell

Freiheit ist der Raum, in dem das Eigene und das Größere zusammenfinden.

4.4 Zentrum des Modells: Innere Ordnung

Innere Ordnung bedeutet:

• Integration der Erfahrungen

• Balance zwischen Fühlen, Denken und Handeln

• Selbstklärung

• psychische Kohärenz

• emotionale Stabilität

• Sinnkonsistenz

Innere Ordnung ist keine starre Struktur, sondern die Fähigkeit, inmitten der eigenen Bewegungen eine 
innerliche Mitte zu finden.

Hermeneutisch

Innere Ordnung ist der Ort, an dem die Deutung „passt“.

Spirituell

Sie ist der Raum des stillen Wissens: „Es ist gut so. Ich weiß, wo ich stehe.“

© Norbert Rieser Seite 17 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


4.5 Der äußere Kreis: Transzendenzoffene Weite

Menschen leben nicht nur im Sichtbaren. Jede menschliche Erfahrung hat einen Horizont:

• etwas Größeres,

• etwas Offenes,

• etwas Nicht-Verfügbares

Diese Weite ist nicht dogmatisch Gott, aber sie ist der Raum, in dem Menschen Tiefe, Sinn und 
Resonanz empfinden. Transzendenzoffene Weite ist:

• das Mehr des Lebens

• die Möglichkeit jenseits der Möglichkeiten

• das Unverfügbare

• der Raum des Staunens und der Dankbarkeit

• der Ort, an dem Menschen spüren: „Ich bin getragen 

– ohne zu wissen, wovon.“

Diese Weite schützt den Kompass vor Verengung.

4.6 Tabellenintegration: Begriffe entlang der drei Achsen

Achse Erfahrungsbegriff Bedeutung Lebensfunktion Spiritualität
Sein Ergriffenheit Resonanzmoment Wahrnehmen Öffnung
Sein Frieden innere Ruhe Entlastung Präsenz

Werden Trost Integration von Schmerz Stabilisierung Heilung
Werden Versöhnung Überwindung des Bruchs Neuanfang Bindung
Freiheit Berufung innere Richtung Entscheidung Sinn
Freiheit Vertrauen Gelassenheit im Risiko Entlastung Gewissheit

4.7 Ein Praxisbeispiel: Orientierung im Alltag

Ein Mensch steht vor einer schwierigen Entscheidung:

• berufliche Überforderung

• innere Leere

• aber auch ein Impuls der Veränderung

Der Weisheitskompass ermöglicht:

1. Sein

Wie geht es mir jetzt? Welche Emotion dominiert? Frieden? Enge? Ergriffenheit?

2. Werden

Was verändert sich in meinem Leben? Welche Übergänge stehen an? Wo ist Trost nötig? Wo 
Versöhnung?

3. Freiheit

Wofür möchte ich Verantwortung übernehmen? Welche Wege öffnen sich? Welche Entscheidung 
entspricht meiner inneren Richtung? Daraus ergibt sich:

© Norbert Rieser Seite 18 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


Innere Ordnung – eine stimmige Antwort entsteht. Transzendenzoffene Weite – die Gewissheit: Ich 
muss es nicht alleine tragen.

4.8 Zusammenfassung des Modells

Der Weisheitskompass ist:

• simplex et profundus – einfach und tief

• psychologisch verantwortet

• hermeneutisch reflektiert

• spirituell offen

• praxisorientiert

• freiheitsfreundlich

Er ist kein Weltbild, sondern ein Werkzeug, das Menschen hilft, im 21. Jahrhundert klar zu sehen, tief 
zu fühlen, und verantwortlich zu handeln.

Hier folgt Kapitel 5, ein zentraler Knotenpunkt des gesamten Werkes.

KAPITEL 5 – Hermeneutik des Verstehens: Theologie ohne Dogmatismus

5.1 Einleitung: Warum Hermeneutik?

Nichts, was Menschen erleben, ist unmittelbar eindeutig. Erfahrung fordert Deutung – und Deutung ist
nie neutral. Gerade in Fragen von Sinn, Spiritualität und Religion wird schnell sichtbar, dass Begriffe
nicht einfach etwas abbilden, sondern etwas eröffnen. Hermeneutik ist die Kunst des Verstehens. Sie
prüft:

• Was bedeutet diese Erfahrung?

• Welche Sprache trägt sie?

• Welche Deutungen sind möglich?

• Welche Grenzen hat jede Auslegung?

• Was bleibt unausgesprochen?

Eine moderne, aufgeklärte Theologie kann sich nur hermeneutisch verstehen. Denn sie weiß:

Der Mensch kann Gott nicht besitzen – aber er kann sich dem öffnen, was ihn trägt.

5.2 Die kantische Wende: Die Grenzen des Wissens

Kant zeigte: Der Mensch kann zwar die Welt erkennen – aber er kann nicht erkennen, was alles 
überschreitet. Das betrifft:

• Gott

• Freiheit

• Seele

• das Unbedingte

• den letzten Grund

© Norbert Rieser Seite 19 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


Diese Begriffe sind nicht erfahrungswissenschaftlich beweisbar. Doch sie sind notwendig, um mensch-
liches Denken zu orientieren. Die kantische Einsicht lautet: Wir können das Unendliche nicht wissen,
aber wir können uns vernünftig auf es beziehen. Diese Haltung schützt vor Dogmatismus – und vor
Relativismus.

5.3 Gadamer: Verstehen ist immer dialogisch

Gadamer betont: Menschen verstehen nie aus dem Nichts. Sie bringen Vorurteile – besser: Vorver-
ständnisse – mit. Verstehen ist:

• ein Gespräch zwischen Erfahrung und Tradition,

• ein Spiel mit Möglichkeiten,

• ein Sich-Öffnen für das, was der Text (oder das Leben) sagen will,

• eine Erweiterung des eigenen Horizonts.

Hermeneutik bedeutet also:

• Nicht zwingen.

• Nicht festlegen.

• Nicht reduzieren.

• Nicht verengen.

Sondern:

• Hören.

• Interpretieren.

• Gegenlesen.

• Erweitern.

5.4 Ricœur: Symbol gibt zu denken

Ricœur zeigt: Es gibt Erfahrungen, die nur symbolisch verstanden werden können. Ein Symbol sagt
mehr, als ein Begriff ausdrücken kann.

Beispiele:

• „Segen“

• „Versöhnung“

• „Hoffnung“

• „Berufung“

•

Hermeneutisch gesehen sind diese Symbole Eröffnungsräume:

• Sie deuten nicht fest.

• Sie halten das Unverfügbare offen.

• Sie schaffen Tiefe im Verstehen.

• Sie ermöglichen Sinn, wo keine lineare Erklärung ausreicht.

© Norbert Rieser Seite 20 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


5.5 Jaspers: Chiffren der Transzendenz

Karl Jaspers spricht von Chiffren – Zeichen, die auf Transzendenz verweisen, aber niemals identisch 
mit ihr sind.

Beispiel: Eine tiefe Erfahrung von Frieden kann zur Chiffre für eine Weite werden, die das menschliche 
Begreifen übersteigt. Chiffren sind Interpretationsangebote:

• sie sprechen zu uns,

• sie sind deutbar,

• sie sind offen,

• sie sind nie abgeschlossen.

Damit wird religiöse Sprache nicht dogmatisch, sondern existentiell.

5.6 Whitehead und Göcke: 

Gott als Tiefendimension, nicht als metaphysisches System

Whitehead

Für Whitehead ist Gott kein fertiges Sein, sondern ein  Mit-Werdender. Gott ist die „tiefe Möglichkeit“,
die die Welt zu Harmonie bewegt.

Göcke

Göcke sieht Gott panentheistisch: Die Welt ist in Gott, Gott ist in der Welt – aber Gott ist mehr als die 
Welt. Hermeneutisch bedeutet das:

• Gott ist keine Erklärung.

• Gott ist kein Lückenfüller.

• Gott ist kein metaphysischer Mechanismus.

Gott ist ein Horizont, an dem sich die Deutung menschlicher Erfahrung weitet.

5.7 Hermeneutik und zeitgemäße Theologie

Eine zeitgemäße Hermeneutik verbindet:

• kritische Rationalität (Kant)

• Verstehensoffenheit (Gadamer)

• Symboltiefe (Ricœur)

• Existenzreflexion (Jaspers)

• Prozessdenken (Whitehead, Göcke)

Damit entsteht eine theologische Haltung, die:

• nicht dogmatisch,

• nicht relativistisch,

• nicht esoterisch,

• nicht fundamentalistisch

ist,

© Norbert Rieser Seite 21 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


sondern:

• reflektiert,

• kritisch,

• offen,

• sprachsensibel,

• erfahrungsbewusst,

• dialogfähig.

5.8 Hermeneutik als Schutz vor Missverständnissen

Hermeneutik verhindert vier Gefährdungen religiöser Sprache:

Gefahr Beschreibung Hermeneutische Antwort
Dogmatisierung Wörtliches Festnageln von Symbolen Offenheit wahren

Psychologisierung Reduktion auf innerpsychische Vorgänge Tiefendimension beachten
Moralisierung Religion als sollen Freiheit und Verantwortung achten

Ideologisierung Verwendung zur Gruppenabgrenzung Dialogische Haltung fördern

Hermeneutik ist daher eine Form von geistiger Hygiene.

5.9 Der Weisheitskompass als hermeneutische Struktur

Der Kompass ist hermeneutisch, weil er:

• Wahrnehmung (Sein) klärt,

• Veränderung (Werden) deutet,

• Entscheidung (Freiheit) prüft,

• Erfahrung integriert (Innere Ordnung),

• und das Unverfügbare offenhält 

(Transzendenzoffene Weite).

Er ist keine theologische Lehre, sondern eine Interpretationsfigur, die es Menschen ermöglicht, ihre
eigenen Erfahrungen sinnvoll zu deuten.

5.10 Ergebnis: Theologie ohne Dogmatismus

Theologie ist in dieser Form:

• kein System,

• keine Behauptungslehre,

• kein Absolutheitsanspruch.

© Norbert Rieser Seite 22 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


Sie ist:

• kritisches Nachdenken über 

die Tiefe menschlicher Erfahrung,

• Sprachkunst,

• Deutungskunst,

• Resonanzkunde,

• Lebensreflexion,

• Horizonterweiterung,

• Verantwortungsklärung.

Eine zeitgemäße Theologie beginnt nicht mit Antworten, sondern mit Aufmerksamkeit. Sie endet nicht 
mit Gewissheit, sondern mit Weite.

KAPITEL 6 – Religionspsychologie, 
Sozialwissenschaft und zeitgemäße Lebensführung

Dieses Kapitel verbindet Psychologie, Soziologie und Lebensführung zu einer zeitgemäßen Anthropo-
logie, die zur Grundlage des gesamten Werkes wird.

6.1 Einleitung: Der Mensch zwischen Innenwelt und Welt

Menschen leben in zwei Sphären zugleich:

1. Innenwelt – Gefühle, Wahrnehmungen, Erinnerungen, Hoffnungen, Ängste.

2. Außenwelt – soziale Rollen, Erwartungen, Arbeitskontexte, politische Dynamiken, 

kulturelle Normen.

Diese beiden Bereiche sind nicht getrennt. Sie bilden ein  Beziehungsfeld, in dem der Mensch sich
selbst ständig neu definieren muss. Die moderne Lebensführung erfordert daher ein Verständnis dieser
Doppelbewegung: Die Welt wirkt in uns – und wir wirken in die Welt hinein. Dieses Kapitel zeigt, wie
Religionspsychologie und Sozialwissenschaft helfen, diese Dynamik zu verstehen – und wie daraus ein
Modell  entsteht,  das  den  modernen Menschen  befähigt,  ein  gutes  und  verantwortliches  Leben zu
führen.

6.2 Religionspsychologie: Der Mensch als suchendes Wesen

Religionspsychologie untersucht nicht,  ob Gott existiert, sondern  warum Menschen spirituelle Erfah-
rungen machen, und wie diese Erfahrungen Identität, Verhalten und Lebensbewältigung prägen.

6.2.1 Bedürfnis nach Sinn

Menschen brauchen Sinn, aber Sinn ist nicht gegeben, sondern entsteht durch Deutung.

Psychologisch ist Sinn:

• eine narrative Ordnung,

• ein Gefühl der Stimmigkeit,

• ein „Warum“ hinter dem „Was“.

© Norbert Rieser Seite 23 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


6.2.2 Bedürfnis nach Zugehörigkeit

Spirituelle Begriffe und Rituale stiften:

• Gemeinschaft,

• Einbindung,

• Kontinuität.

Sie geben das Gefühl, Teil eines größeren Zusammenhangs zu sein.

6.2.3 Bedürfnis nach Kontingenzbewältigung

Menschen erleben:

• Zufall,

• Krankheit,

• Verlust,

• Versagen,

• Endlichkeit.

Religion bietet symbolische Ressourcen, um das Unverfügbare zu bewältigen – nicht durch Erklärung,
sondern durch Deutung.

6.2.4 Bedürfnis nach innerer Kohärenz

Menschen  brauchen  ein  Gefühl  → „Ich  bin  derselbe,  trotz  Veränderungen.“  Religiöse  Erfahrungs-
begriffe helfen, biographische Brüche zu integrieren.

6.3 Sozialwissenschaftliche Perspektive: Mensch in Gesellschaft

Die Sozialwissenschaften zeigen: Der Mensch ist kein Individuum im luftleeren Raum. Er ist in Rollen
eingebettet, sozial geprägt, kulturell formbar.

6.3.1 Gesellschaftliche Erwartungen

Moderne Gesellschaften stellen widersprüchliche Forderungen:

• Sei frei!

• Sei authentisch!

• Sei leistungsfähig!

• Sei flexibel!

• Sei resilient!

Diese Anforderungen erzeugen Stress und Überforderung.

6.3.2 Die Krise der Orientierungssysteme

Früher:

• stabile Kirchen

• klare Rollen

© Norbert Rieser Seite 24 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


• eindeutige Traditionen

• gesellschaftliche Einbettung

Heute:

• Pluralität

• Individualisierung

• Enttraditionalisierung

• digitale Fragmentierung

• ökonomische Beschleunigung

Dadurch entsteht Orientierungslosigkeit.

6.3.3 Politik und Kultur

Sozialwissenschaftliche Diagnosen der Gegenwart:

• Vertrauensverlust

• Polarisierung

• Identitätskonflikte

• Informationsüberfluss

• Wertepluralismus

• Leistungsdruck

• permanente Vergleichbarkeit (Social Media)

Das erzeugt seelischen Druck und Ambivalenz.

6.4 Moderne Lebensführung: Herausforderungen und Chancen

Moderne Lebensführung ist ein ständiges Aushandeln zwischen:

• Freiheit und Sicherheit

• Selbstverwirklichung und Überforderung

• Individualität und Zugehörigkeit

• Rationalität und Emotion

• Beschleunigung und Stille

6.4.1 Die Illusion der Autonomie

Moderne Menschen glauben zu oft: „Ich bin frei, ich kann alles.“ Doch real erleben sie:

• Druck

• Angst

• Überlastung

• Erwartungsstress

• Entscheidungsmüdigkeit

Freiheit kann zu einem Zuviel werden.

© Norbert Rieser Seite 25 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


6.4.2 Die Überforderung durch Optionen

Zuvor wenige Wege → jetzt unzählige. Das Resultat:

• Entscheidungserschöpfung

• latente Schuldgefühle („ich könnte doch mehr…“)

• Perfektionsdruck

• Verlust von Maß

6.4.3 Verlust der Stille

In einer permanent beschleunigten Welt wird Stille:

• selten

• ungewohnt

• bedrohlich

• aber zugleich heilsam

Moderne Lebensführung verlangt Stille – nicht als Rückzug, sondern als geistige Hygiene.

6.5 Brücke: Was Religionspsychologie und Sozialwissenschaft gemeinsam zeigen

Sie zeigen beide:

• Der Mensch ist verletzlich.

• Der Mensch ist bedeutungssuchend.

• Der Mensch braucht Orientierung.

• Der Mensch lebt im Spannungsfeld widersprüchlicher Kräfte.

• Der Mensch ist zugleich frei und begrenzt.

• Der Mensch braucht Sprache, um Tiefe zu deuten.

• Der Mensch braucht Gemeinschaft, um sich selbst zu verstehen.

• Der Mensch braucht Hoffnung, um Zukunft zu gestalten.

Und entscheidend:

Heutige Lebensführung gelingt nicht durch Kontrolle, sondern durch die Fähigkeit, 

mit Unsicherheit zu leben.

Das ist die Grundlage des Weisheitskompasses.

6.6 Der Weisheitskompass als Antwort auf heutige Lebensführung

Der Kompass verbindet alle Einsichten:

Sein

→ Umgang mit Wahrnehmung, Resonanz, Stille, Selbstankerung

Werden

→ Bewältigung von Wandel, Verlust, Bruch, Heilung, Integration

© Norbert Rieser Seite 26 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


Freiheit

→ Umgang mit Wahl, Verantwortung, Maß, Überforderung, Lebensentscheidungen

Innere Ordnung

→ psychische Kohärenz, biographische Stimmigkeit

Transzendenzoffene Weite

→ Anerkennung des Unverfügbaren, Weitung der Perspektive

Damit entsteht ein Modell, das der komplexen Realität des Menschen gerecht wird.

6.7 Tabelle: Heutige Lebensführung im Licht des Weisheitskompasses

Lebensbereich Herausforderung Achse des Kompasses Mögliche Richtung
Emotionen Überforderung Sein Wahrnehmen, beruhigen

Beziehungen Konflikte, Wandel Werden Versöhnen, anpassen
Beruf Druck, Entscheidungen Freiheit Maß, Verantwortung
Sinn Fragmentierung Transzendenz Weitung, Tiefe

Identität Rollenvielfalt Innere Ordnung Integration

6.8 Ergebnis: Warum dieser Ansatz nötig ist

Der moderne Mensch braucht kein neues Dogma, sondern eine klare, offene, dialogische 
Orientierungspraxis. Der Weisheitskompass ermöglicht:

• Selbstklärung

• Beziehungsklärung

• Lebensbalance

• Verantwortungsfähigkeit

• Transzendenzsensibilität

• emotionale Kompetenz

• Widerstandsfähigkeit

• geistige Weite

Diese Fähigkeiten sind heute dringlicher als jemals zuvor.

KAPITEL 7 – Praktische Anwendung: Beratung, Alltag, Seelsorge, Gemeinde 

Kapitel 7 ist eines der praktischsten und zugleich für dein Gesamtwerk zentralen Kapitel:
Es übersetzt den Weisheitskompass in konkrete Lebenspraxis, Beratung, Seelsorge, und auch bei 
Gemeindearbeit.

7.1 Einleitung: Von der Theorie zur gelebten Praxis

Theorien und Modelle haben nur dann Wert, wenn sie das Leben berühren. Der Weisheitskompass ist 
kein abstraktes Konstrukt – er ist ein Handwerkszeug, mit dem Menschen:

© Norbert Rieser Seite 27 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


• Krisen bewältigen,

• Entscheidungen treffen,

• Beziehungen ordnen,

• Sinn finden,

• Freiheit gestalten,

• Verantwortung einüben,

• und Spiritualität leben

können.

Dieses Kapitel zeigt, wie der Kompass in verschiedenen Bereichen angewendet wird:

• persönliche Lebensführung

• Seelsorge

• Beratung 

(Lebens-, Sozial- und Prozessberatung)

• Gemeinde

• Alltagssituationen

• Krisen

• spirituelle Praxis

7.2 Grundprinzip: Orientierung als dialogische Praxis

Orientierung entsteht nicht durch Belehrung, sondern durch Dialog. Ein guter seelsorglicher oder 
beratender Prozess besteht aus:

1. Hören

2. Verstehen

3. Spiegeln

4. Deuten

5. Entscheidungsfindung

6. Integration

Der Weisheitskompass strukturiert diese Schritte.

7.3 Anwendung in Beratung und  Seelsorge
Wir betrachten nun die drei Achsen als Gesprächs- und Analyseinstrument.

© Norbert Rieser Seite 28 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


A) Die Achse des Seins: Wahrnehmung und Präsenz

Rolle in der Beratung / Seelsorge

• Hilfe beim Erden

• Gefühle wahrnehmen

• innere Unruhe ordnen

• Stimmungslagen verstehen

• Entschleunigung ermöglichen

• körperliche Resonanz beachten

Typische Fragen:

• Was spüren Sie gerade?

• Wo fühlt es sich eng an? Wo weit?

• Welche Worte würden Sie Ihrer Stimmung geben?

• Was ist der Klang Ihrer Gegenwart?

Mögliche Interventionen:

• Atemübungen

• stilles Wahrnehmen

• Benennen von Gefühlen

• Entlastung durch Resonanzgespräch

• Kontemplative Elemente

B) Die Achse des Werdens: Biographie, Wandel, Integration

Rolle in der Beratung / Seelsorge

• Lebenskrisen begleiten

• Verletzungen integrieren

• Trauerprozesse deuten

• Neubeginne strukturieren

• narrative Identität stärken

Typische Fragen:

• Was in Ihrem Leben wandelt sich gerade?

• Welche Verletzungen möchten gehört werden?

• Welche Botschaft trägt Ihre Trauer?

• Wo beginnt etwas Neues?

•

Mögliche Interventionen:

• Biographisches Erzählen

© Norbert Rieser Seite 29 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


• Rituale der Versöhnung

• Symbolische Akte (Auflösen, Abschied, Übergänge)

• Reframing von Ereignissen

• Innere Kind-Arbeit

• Trostarbeit

C) Die Achse der Freiheit: Entscheidung, Verantwortung, Maß

Rolle in der Beratung / Seelsorge 

• Entscheidungen prüfen

• Gewissen bilden

• Überforderung abbauen

• Mut stärken

• Lebensziele klären

• Maß finden

Typische Fragen:

• Wofür möchten Sie Verantwortung übernehmen?

• Welche Möglichkeiten stehen real offen?

• Welche Entscheidung entspricht Ihrer inneren Mitte?

• Was wäre ein guter erster Schritt?

Mögliche Interventionen:

• Entscheidungsmodell (3 Wege)

• Werteklärung

• Prioritäten definieren

• Maßvolle Planung

• Entlastung von Perfektionismus

7.4 Die innere Ordnung als Ziel jeder Beratung

Die innere Ordnung entsteht, wenn:

• Gefühle integriert sind,

• Entscheidungen stimmig sind,

• Vergangenheit verstanden ist,

• Zukunft nicht als Bedrohung erscheint,

• Gegenwart getragen ist.

Innere Ordnung ist immer spürbar:

• ruhiger Atem

• klarere Worte

© Norbert Rieser Seite 30 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


• gelassener Blick

• stimmige Körperhaltung

• Vertrauen in den eigenen Weg

Sie ist die sichtbare Frucht gelungener Begleitung.

7.5 Transzendenzoffene Weite: Spiritualität im Beratungsprozess

Transzendenz ist hier:

• keine Dogmatik

• kein Bekenntniszwang

• kein metaphysischer Überbau

Sondern:

• Weite

• Raum

• Möglichkeit

• Resonanz

• Dankbarkeit

• Sinn

Wenn ein Mensch im Gespräch sagt:

• „Es ist, als würde etwas Größeres mitwirken.“

• „Ich fühle mich getragen.“

• „Es ist ein Frieden da, den ich nicht machen kann.“

Dann betritt er den Bereich der transzendenzoffenen Weite.

Beratung und Seelsorge öffnen diesen Raum – sie füllen ihn nicht.

7.6 Praktische Fallbeispiele

Fallbeispiel 1: Entscheidungskrise

Ein Mann steht zwischen zwei beruflichen Wegen.

Sein:
Er spürt Enge im Brustraum. Schlaflosigkeit. Unruhe.

Werden:
Er erkennt: Das Alte trägt nicht mehr. Etwas will sich ändern.

Freiheit:
Wo liegt seine Verantwortung?
Welche Entscheidung entspricht seiner inneren Wahrheit?

Ergebnis:
Er gewinnt Klarheit und geht einen mutigen, aber maßvollen Weg.

Fallbeispiel 2: Trauerarbeit

Eine Frau verliert ihren Vater.

© Norbert Rieser Seite 31 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


Sein:
Leere, Schmerz, Erschöpfung.

Werden:
Langsam entsteht Trost. Erinnerungen werden neu erzählt.

Freiheit:
Wie möchte sie die Zukunft gestalten?
Was bleibt? Was darf gehen?

Ergebnis:
Versöhnung mit der Vergangenheit, Weite für Neues.

Fallbeispiel 3: Beziehungskrise

Ein Paar steht vor dem Scheitern.

Sein:
Konflikte, Schutzreaktionen, Rückzug.

Werden:
Lebensgeschichten werden sichtbar. Verletzungen benannt.

Freiheit:
Wollen beide noch Verantwortung füreinander übernehmen?

Ergebnis:
Entweder ein neuer gemeinsamer Weg – oder eine respektvolle Trennung.

In beiden Fällen: innere Ordnung.

7.7 Tabelle – Der Weisheitskompass in Seelsorge, Beratung und Alltag

Achse Hauptfunktion Methoden Ergebnisse
Sein Wahrnehmen Stille, Körperarbeit, Gefühle benennen Beruhigung, Klarheit

Werden Verarbeiten
Biographisches Erzählen,

Versöhnungsarbeit
Integration, Heilung

Freiheit Entscheiden Werteklärung, Maß, Prioritäten Richtung, Verantwortung
Innere Ordnung Mitte finden Synthese, Reflexion Kohärenz
Transzendenz Weite Dankbarkeit, Vertrauen, Symbolarbeit Sinn, Tiefe

7.8 Aufzeigen von Anwendungen in der Gemeinde

In Predigt und Unterricht

• Symbolische Tiefe erschließen

• Existenzdeutung fördern

• Lebensnähe statt Dogmatik

In Gruppen und Kreisen

• biographische Arbeit

• Rituale für Übergänge

• Raum für Stille

© Norbert Rieser Seite 32 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


In der Kirchenleitung

• Entscheidungen anhand des Kompasses prüfen

• Prozesse transparent gestalten

• Verantwortung verteilen

7.9 Anwendung im Alltag

Der Kompass funktioniert auch im Alltag:

• Sein: bewusst atmen, wahrnehmen

• Werden: Veränderungen akzeptieren

• Freiheit: Entscheidungen maßvoll treffen

• Innere Ordnung: Ausgleich schaffen

• Transzendenz: Dankbarkeit üben

Alltag wird zur Schule der Lebenskunst.

7.10 Ergebnis: Eine praxisfähige Orientierungsethik

Kapitel 7 zeigt: Der Weisheitskompass ist kein theoretischer Entwurf, sondern eine praxisfähige 
Orientierungsethik, die Menschen befähigt zu:

• Gelassenheit

• Verantwortlichkeit

• Sinnklarheit

• Beziehungskompetenz

• Selbstführung

• Spiritualität im Alltag

Er ist ein Werkzeug zeitgemäßer Lebenskunst.

KAPITEL 8 – Orientierung als dialogische Praxis

Hier  folgt  Kapitel  8,  ein zentrales Synthesekapitel,  das deutlich macht,  dass Orientierung nicht  ein
Zustand, sondern eine soziale, psychologische und spirituelle Praxis ist.

8.1 Einleitung: Orientierung entsteht nicht im Alleingang

Menschen denken nicht allein. Sie deuten nicht allein. Sie glauben nicht allein. Sie leben nicht allein.

Orientierung ist niemals ein isolierter Prozess, sondern entsteht im Dialog:

• mit sich selbst,

• mit anderen Menschen,

© Norbert Rieser Seite 33 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


• mit der eigenen Geschichte,

• mit der Welt,

• mit der Sprache,

• mit Symbolen,

• mit Traditionen,

• mit der Erfahrung des Unverfügbaren.

Deshalb lautet die Grundthese dieses Kapitels:

Orientierung ist eine dialogische Praxis – ein lebendiger Prozess zwischen Innenwelt und
Außenwelt,  zwischen  eigener  Erfahrung  und  gemeinsamen  Deutungsmustern,  zwischen
Freiheit und Weite.

8.2 Orientierung als Beziehungsgeschehen

A) Der Dialog mit sich selbst

Innerer Dialog besteht aus:

• Selbstbeobachtung

• Reflexion

• Selbstkritik ohne Selbstabwertung

• Achtsamkeit

• Selbstannahme

• Intuition

• innerer Sprache

Er ist der Ort, wo:

• Konflikte sichtbar werden,

• Bedürfnisse hörbar werden,

• Entscheidungen wachsen.

B) Der Dialog mit anderen

Menschen verstehen sich immer auch durch das, was andere spiegeln:

• Zuwendung

• Kritik

• Verletzung

• Anerkennung

• Resonanz

• Vertrauen

Jede dieser Begegnungen ist ein Deutungsimpuls.

© Norbert Rieser Seite 34 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


C) Der Dialog mit der Welt

Die Welt spricht:

• durch Ereignisse,

• durch Krisen,

• durch Schönheit,

• durch Stille,

• durch Verlust,

• durch Natur,

• durch Kunst.

Welt ist kein Objekt – sie ist ein Gegenüber.

D) Der Dialog mit der Sprache

Sprache  ist  nicht  nur  Ausdruck.  Sie  ist  der  Raum,  in  dem Denken  entsteht.  Die  Wahl  der  Worte
bestimmt:

• wie wir fühlen,

• wie wir handeln,

• wie wir Sinn herstellen.

E) Der Dialog mit dem Unverfügbaren

Transzendenz ist nicht jemand, sondern ein Horizont, der Denken, Fühlen und Wollen weitet.

8.3 Orientierung als Prozess, nicht als Zustand

Die Vorstellung eines festen Weltbildes ist in der modernen Welt illusionär.
Orientierung ist keine Landkarte, sondern ein Navigationsvorgang.

Sie entsteht durch:

• Wahrnehmen

• Prüfen

• Deuten

• Entscheiden

• Nachjustieren

Damit ergibt sich ein zyklisches Modell:

1. Erfahrung

2. Resonanz

3. Interpretation

4. Entscheidung

5. Integration

6. Neubeginn

Dieses kreisende Modell ist identisch mit der Bewegung des Weisheitskompasses.

© Norbert Rieser Seite 35 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


8.4 Der Weisheitskompass als dialogisches Instrument

Der Kompass ist dialogisch, weil er:

A) Wahrnehmung (Sein)

→ Gespräch mit dem eigenen Empfinden
→ Offenheit für die Stille
→ Raum für Resonanz

B) Entwicklung (Werden)

→ Gespräch mit der eigenen Geschichte
→ Dialog mit Wandel und Schmerz
→ Integration statt Abspaltung

C) Freiheit (Freiheit)

→ Gespräch mit den Möglichkeiten
→ Abwägen
→ Gewissensbildung
→ Maß

D) Innere Ordnung

→ Dialog zwischen Gefühl, Denken und Wollen
→ Synthese

E) Transzendenzoffene Weite

→ Gespräch mit der Dimension, die uns übersteigt
→ Dankbarkeit
→ Staunen
→ Demut
→ Vertrauen

So wird Orientierung zu einer Form von innerer und äußerer Gesprächskultur.

8.5 Tabellenintegration: Der Dialogcharakter aller Achsen

Achse Dialogpartner Wirkung Ergebnis
Sein Innenwelt, Körper Wahrnehmen Präsenz

Werden Biographie, Beziehungen Verstehen Integration
Freiheit Möglichkeiten, Werte Klären Entscheidung

Innere Ordnung eigenes Selbst Ausbalancieren Kohärenz
Transzendenz Weite des Seins Weiten Sinn / Vertrauen

8.6 Die vier Ebenen dialogischer Orientierung

E1 – Die psychische Ebene

Orientierung bedeutet psychologische Selbststeuerung:

• Emotionen wahrnehmen

• Impulse regeln

© Norbert Rieser Seite 36 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


• Resonanz zulassen

• Klarheit schaffen

E2 – Die soziale Ebene

Orientierung entsteht durch:

• Austausch

• Spiegelung

• Konfliktbearbeitung

• Beziehungspflege

• gegenseitige Anerkennung

E3 – Die kulturelle Ebene

Menschen deuten durch:

• Werte

• Symbole

• Traditionen

• Narrative

• gemeinsame Sinnräume

E4 – Die spirituelle Ebene

Orientierung erhält Tiefe durch:

• Weite

• Dankbarkeit

• Offensein für das Größere

• Resonanz mit dem Unverfügbaren

8.7 Orientierung als dialogische Haltung

Diese Haltung ist geprägt von:

• Geduld

• Zuhören

• Prüfender Aufmerksamkeit

• Offenheit für andere Perspektiven

• Bereitschaft, sich irritieren zu lassen

• Mut zur Entscheidung

• Fähigkeit zur Selbstkorrektur

• Respekt vor der Tiefe des Lebens

Sie ist  die Grundlage eines  mündigen, modernen Glaubens,  einer  reifen Spiritualität  und einer
verantwortlichen Ethik.

© Norbert Rieser Seite 37 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


8.8 Übergang: Warum dieses Kapitel zentral ist

Kapitel 8 bildet das Scharnier zwischen den philosophischen Grundlagenteilen (Kapitel 1–7)
und den gesellschaftspolitischen, spirituellen und lebenspraktischen Anwendungen (Kapitel 9–12).

Denn Orientierung als dialogische Praxis ist:

• der Kern jeder Demokratie,

• die Voraussetzung gelingender Beziehungen,

• die Essenz moderner Spiritualität,

• und der Schlüssel zur Lebenskunst.

Damit öffnet sich das Werk zum größeren Kontext:

Wie orientieren sich Menschen im Zeitalter der Unsicherheit?

Wie reagieren sie auf politische, soziale und globale Spannungen?

Genau das behandelt Kapitel 9.

Kapitel 9 ist das politisch-gesellschaftliche Herzstück des Werkes. Hier wird der Weisheitskompass in
das große Weltgeschehen eingebettet und zeigt seine Relevanz für Gegenwart, Demokratie, Ethik und
globale Krisen.

KAPITEL 9 – Zeitdiagnose, Politik, Weltlage

9.1 Einleitung: Orientierung in einer gestörten Welt

Wir leben in einer Epoche, die durch ein Paradox geprägt ist:

• Menschen sind freier als je zuvor,

• aber sie fühlen sich überforderter als je zuvor.

Die Welt bietet:

• ein Übermaß an Möglichkeiten

• ein Übermaß an Informationen

• ein Übermaß an Unsicherheiten

und gleichzeitig:

• einen Mangel an Orientierung

• einen Mangel an Vertrauen

• einen Mangel an gemeinsamer Wahrheit

Die moderne Weltlage ist geprägt von:

• geopolitischen Umbrüchen

• gesellschaftlicher Fragmentierung

• demokratischer Erosion

• Identitätskonflikten

© Norbert Rieser Seite 38 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


• digitaler Polarisierung

• ökonomischer Ungleichheit

• kultureller Verunsicherung

• religiöser Neuorientierung

Die Frage nach Orientierung wird damit politisch, sozial und existenziell zugleich.

9.2 Zeitalter der Überforderung: Psychopolitik der Gegenwart

Die Gegenwart führt zu einer neuen Form von Überforderung:

A) Informationsüberlastung

Wir sind informiert, aber nicht orientiert.

B) Beschleunigung

Alles wird schneller – Kommunikation, Arbeit, Erwartungen.

C) Vergleichsdruck

Digitalisierung führt zu ständiger Selbstoptimierung.

D) Identitätsfragmentierung

Menschen verlieren ihre sozialen Anker.

E) politische Ambivalenz

Wer gehört wozu? Worauf kann man sich noch verlassen?

Diese psychopolitische Lage führt zu Angst – und Angst ist der Nährboden für Polarisierung.

9.3 Politische Strömungen im Licht des Weisheitskompasses

Der  Kompass  hilft  zu  verstehen,  warum  bestimmte  politische  Bewegungen  wachsen  und  warum
Menschen radikalisiert werden:

A) Verlust der Achse des Seins

Menschen haben keinen inneren Frieden mehr → Angst → Bedürfnis nach autoritärer Ordnung.

B) Verlust der Achse des Werdens

Krisen überfordern → man sucht Schuldige statt Entwicklung.

C) Verlust der Freiheit

Menschen fühlen sich überfordert und geben Verantwortung ab → Populismus gewinnt.

D) Verlust der Weite

Transzendenz wird ersetzt durch ideologische Enge → Tribalismus.

© Norbert Rieser Seite 39 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


E) Verlust der inneren Ordnung

Kollektive Krisen erzeugen kollektive Orientierungslosigkeit.

9.4 Die multipolare Weltordnung

Die Welt entwickelt sich zu einem multipolaren System:

• USA: demokratische Spannung, kultureller Konflikt, Machtverlust

• China: technologischer und geopolitischer Aufstieg

• Russland: neoimperiale Machtpolitik

• Indien: neue geopolitische Zentralrolle

• EU: zwischen Normativität und Schwäche

• Nahost: Dauerinstabilität (Israel, Iran, Arabische Welt, Hamas)

• Afrika: Wachstumsregion mit geopolitischen Verschiebungen

• Globaler Süden: neue Selbstbehauptung

Diese multipolare Welt führt zu:

• Unsicherheit

• Konkurrenz

• Identitätskämpfen

• Nationalismen

• kulturellen Spaltungen

Orientierung wird weltpolitisch notwendig.

9.5 Österreich und Europa: Orientierungsschwäche einer saturierten Gesellschaft

Europa und Österreich stehen vor ähnlichen Herausforderungen:

A) politischer Vertrauensverlust

Korruptionsskandale, Polarisierung, Parteiverdrossenheit.

B) Identitätskonflikte

Zwischen Tradition und Moderne, zwischen Offenheit und Angst.

C) Digitalisierung

Informationsblasen, Verschwörungsnarrative, Verlust gemeinsamer Sprache.

D) Ökonomische Unsicherheit

Inflation, Zukunftsangst, Ungleichheit.

E) religiöse Neuordnung

Säkularisierung, aber steigendes Interesse an Spiritualität.

Europa ringt um Maß und Mitte – genau jene Dimensionen, die der Weisheitskompass stärkt.

© Norbert Rieser Seite 40 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


9.6 Demokratie und Freiheit im Lichte des Kompasses

Demokratie lebt von:

• kritischer Rationalität (Sein)

• Lernfähigkeit (Werden)

• Verantwortung (Freiheit)

• Kohärenz (Innere Ordnung)

• Weite des Denkens (Transzendenz)

Wenn diese Elemente geschwächt sind, passiert Folgendes:

• Populismus statt Mündigkeit

• Angst statt Freiheit

• Opferrollen statt Verantwortung

• Tribalismus statt Solidarität

• Ideologie statt Dialog

Der Weisheitskompass ist eine Demokratiekompetenz:

• er stärkt Urteilskraft

• er fördert Ambiguitätstoleranz

• er verhindert Schwarz-Weiß-Denken

• er kultiviert Maß

• er hält das Denken offen

• er schützt vor ideologischen Verengungen

9.7 Moderne Konflikte: Religion, Kultur, Identität

Religion ist heute seltener dogmatisch, aber häufiger identitätspolitisch:

• Religion als Marker

• Religion als Protest

• Religion als Kulturkampf

• Religion als Ressource für Sinn

• Religion als Resonanzraum

Der Weisheitskompass bietet  einen Ansatz,  um Religion  nicht zur  Waffe zu  machen,  sondern als
offenen Sinnhorizont zu verstehen.

9.8 Ökologische und technologische Herausforderungen

A) Klimakrise

Erfordert Maß, Verantwortung und Solidarität – alles Achsen des Kompasses.

B) KI und Digitalisierung

Erfordern Urteilskraft, Freiheit und ethische Orientierung.

© Norbert Rieser Seite 41 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


C) Wirtschaft

Erfordert ein neues Verständnis von Wachstum und Maß.

D) Biotechnologie

Erfordert Verantwortungsbewusstsein und Transparenz. Der Kompass liefert eine Struktur, um mit 
diesen Herausforderungen reif umzugehen.

9.9 Globale Ethik und der Raum des Unverfügbaren

Transzendenzoffene Weite bedeutet:

• Anerkennen, dass Welt größer ist als Machtpolitik

• Respekt vor dem Leben

• Respekt vor Grenzen

• Verantwortung über die eigene Gruppe hinaus

• universelle Solidarität

Es ist der spirituelle Kern einer globalen Ethik.

9.10 Ergebnis: Orientierung für eine zerrissene Welt

Kapitel 9 zeigt:

• Die Welt ist unsicher.

• Menschen fühlen sich überfordert.

• Demokratie braucht innere Orientierung.

• Gesellschaften brauchen dialogische Praxis.

• Politik braucht Maß und Verantwortung.

• Spiritualität braucht Offenheit statt Dogma.

• Ethik braucht Weite.

Der Weisheitskompass bietet ein anthropologisch, sozial und spirituell tragfähiges Modell für 
diese neue Epoche.

KAPITEL 10 – Spiritualität in einer offenen Moderne

Kapitel 10 bildet den spirituellen Kern des Werkes. Hier wird erklärt, wie eine moderne, offene, 
vernünftige, existenzielle Spiritualität möglich ist, die ohne Dogmatik auskommt und zugleich Tiefe 
ermöglicht.

10.1 Einleitung: Die Wiederkehr des Spirituellen

Die Moderne hat Religion kritisiert, entzaubert und relativiert. Doch sie hat Spiritualität nicht abgeschafft
– im Gegenteil:

• Menschen suchen Tiefe,

• Menschen suchen Stille,

• Menschen suchen Weite,

• Menschen suchen Halt,

© Norbert Rieser Seite 42 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


• Menschen suchen Sinn,

• Menschen suchen Resonanz,

• Menschen suchen das Größere,

• Menschen suchen eine Sprache für ihr Inneres.

Spiritualität kehrt zurück – nicht als Dogma, sondern als existenzielle Praxis. Moderne Spiritualität ist:

• offen,

• frei,

• reflektiert,

• dialogisch,

• erfahrungsnah,

• transzendenzsensibel,

• und im besten Sinn: menschenfreundlich.

10.2 Was Spiritualität heute nicht mehr ist

Moderne Spiritualität ist nicht:

• starre Gläubigkeit

• autoritäre Religion

• metaphysischer Absolutismus

• moralischer Rigorismus

• eskapistische Weltflucht

• esoterische Vereinfachung

• identitäre Abgrenzung

• Sicherheitenproduktion

Diese Formen kollabieren in der Gegenwart, 

weil der Mensch heute ein mündiges Subjekt ist:

• psychologisch reflektiert,

• sozial eingebettet,

• kritisch denkend,

• hermeneutisch sensibilisiert,

• freiheitsbewusst.

10.3 Was Spiritualität heute ist

Moderne Spiritualität ist:

A) Präsenz

Eine bewusste Form des Daseins: Wahrnehmen, hören, spüren, offen sein.

© Norbert Rieser Seite 43 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


B) Resonanz

Bewusste Beziehung zur Welt: Berührbarkeit, Empfänglichkeit, Dankbarkeit.

C) Tiefe

Zugang zu inneren Schichten: Intuition, Symbolfähigkeit, existenzielle Reflexion.

D) Weite

Anerkennung des Unverfügbaren, Öffnung zum Größeren.

E) Maß

Die Kunst, nicht dem Zuviel zu verfallen.

F) Freiheit

Selbstbestimmung ohne Egoismus, Verantwortung ohne Überforderung.

G) Sinn

Die Fähigkeit, Bedeutung zu erleben, ohne sie dogmatisch zu fixieren.

Moderne Spiritualität ist nicht Flucht, sondern Vertiefung der Wirklichkeit.

10.4 Die Rolle der Stille

Stille ist die Grundform aller Spiritualität. In einer lauten Welt wird Stille:

• heilsam,

• klärend,

• notwendig.

Stille

• entschleunigt,

• reinigt,

• zentriert,

• öffnet,

• verbindet.

Sie ist kein Rückzug von der Welt, sondern eine Rückkehr zu sich selbst.

10.5 Die Rolle des Körpers

Moderne Spiritualität ist leiblich. Sie beginnt nicht im Kopf, sondern im Körper:

• Atmung

• Haltung

• Spannung und Entspannung

• Bewegung

• Resonanz

© Norbert Rieser Seite 44 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


• Rhythmus

Der Körper ist das Tor zur Tiefe.

10.6 Die Rolle der Sprache

Spiritualität benötigt eine Sprache, die nicht definiert, sondern öffnet:

• Trost

• Frieden

• Segen

• Berufung

• Dankbarkeit

• Vergebung

• Versöhnung

• Weite

Diese Worte sind Schlüssel zu inneren Räumen.

10.7 Rituale als Formen der Selbstvergewisserung

Rituale sind nicht magisch. Sie sind symbolische Gesten, die Ordnung erzeugen.

Beispiele:

• Anzünden einer Kerze

• Schweigen

• gemeinsames Essen

• Segensgeste

• Übergangsrituale

• Verabschiedungen

• Dankbarkeitsrituale

Rituale:

• strukturieren Übergänge,

• geben innere Form,

• verbinden Menschen,

• schaffen Resonanz.

10.8 Der Weisheitskompass als spirituelle Praxis

Jede Achse des Kompasses hat eine spirituelle Qualität:

Sein

Stille, Präsenz, Wahrnehmung, kontemplative Haltung.

© Norbert Rieser Seite 45 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


Werden

Trost, Heilung, Versöhnung, Neuanfang.

Freiheit

Berufung, Verantwortung, Mut, Maß.

Innere Ordnung

zentrales spirituelles Ziel: Ein stimmiges Selbst vor dem Hintergrund der Welt.

Transzendenzoffene Weite

Offenheit für das Größere – nicht als Dogma, sondern als Erfahrung der Weitung.

10.9 Spiritualität als Lebenskunst

Moderne Spiritualität ist eine Lebenshaltung:

• achtsam,

• dankbar,

• prüfend,

• maßvoll,

• dialogisch,

• verantwortungsfähig,

• weise.

Sie ist die spirituelle Form von Lebenskunst.

10.10 Übergang

Kapitel 10 zeigt: Eine moderne, offene Spiritualität ist möglich – und sie steht nicht im Gegensatz zu 
Vernunft oder Freiheit. Nun folgt der Schritt in die philosophisch-existenzielle Krönung des Werkes:

→ Kapitel 11: Transzendenz und Lebenskunst
→ Kapitel 12: Synthese des gesamten Buches

KAPITEL 11 – Transzendenz und Lebenskunst

Kapitel  11  ist  das  existenziell-philosophische  Herzstück  des  Buches:  Die  Verbindung  von
Transzendenz, Freiheit, Weite und Lebenskunst.

11.1 Einleitung: Warum Transzendenz?

Transzendenz ist eines jener Wörter, die oft verwendet, aber selten verstanden werden. Traditionell 
meint Transzendenz „das Jenseitige“, aber im zeitgemäß reflektierten („aufgeklärten“) Denken bedeutet
es etwas anderes:

• die Dimension des Unverfügbaren,

• das „Mehr“, das wir nicht besitzen, aber erfahren,

© Norbert Rieser Seite 46 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


• der Horizont, der unser Denken weitet,

• die Tiefe, die unsere Existenz trägt,

• der Raum, in dem Vertrauen möglich wird,

• der Sinnhimmel unseres Lebens.

Transzendenz ist kein Gegenstand. Sie ist eine Erfahrungsweise und eine Deutungshaltung.

Und sie ist der Schlüssel zur Lebenskunst.

11.2 Was Transzendenz NICHT ist

Zeitgemäße, reife Transzendenz ist NICHT:

• ein Dogma

• eine metaphysische Behauptung

• ein religiöses Objekt

• ein religiöser Befehl

• ein magisches Prinzip

• eine Überhöhung des Übernatürlichen

Sie braucht keine Überzeugungsstrategien. Sie wirkt durch Erfahrung, Resonanz, Weitung.

11.3 Was Transzendenz IST

Transzendenz ist:

A) Die Weitung des Erlebens

Ein Moment, in dem wir spüren: „Die Welt ist größer als meine Angst.“

B) Die Öffnung des Denkens

Der Gedanke, dass es Möglichkeiten gibt, die wir noch nicht sehen.

C) Die Tiefe des Fühlens

Der Augenblick, in dem wir uns berührt fühlen von etwas, das größer wirkt als wir selbst.

D) Der Horizont der Freiheit

Freiheit wäre leer, wenn sie nicht auf etwas Größeres hin zielt.

E) Das Symbol des Vertrauens

Es gibt ein „Mehr“ – nicht als Wissen, sondern als existenzielles Spüren.

F) Der Raum der Hoffnung

Wir hoffen nicht, weil wir wissen – sondern weil wir den Horizont spüren.

© Norbert Rieser Seite 47 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


11.4 Die großen Denker der Transzendenz

Kant: Die Grenzen der Vernunft

Wir können über Transzendenz nicht verfügen. Aber wir können uns sinnvoll darauf beziehen.

Jaspers: Das Umgreifende

Transzendenz ist der Raum, der uns trägt in Grenzsituationen.

Ricœur: Das Symbolische

Transzendenz erscheint im Mehrdeutigen, im Dichten, im Öffnenden.

Whitehead & Göcke: Der mit-werdende Horizont

Gott nicht als fertiges Sein, sondern als Weite, Möglichkeit, Prozess. Transzendenz ist der poetische, 
tiefe, nicht-fixierbare Sinnhorizont unserer Existenz.

11.5 Lebenskunst als Haltung zur Transzendenz

Lebenskunst ist die Fähigkeit, ein Leben zu führen, das:

• stimmig,

• frei,

• verantwortlich,

• weise,

• maßvoll,

• tief,

• dialogisch

• und offen

ist.

Doch  Lebenskunst  gelingt  nur  dann,  wenn  der  Mensch  eine  innere  Weite  hat.  Ohne
Transzendenz wird Lebenskunst zu:

• Egozentrik,

• Selbstoptimierung,

• Leistungsaskese,

• Perfektionismus.

Transzendenz macht Lebenskunst menschenfreundlich.

© Norbert Rieser Seite 48 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


11.6 Die Rolle der Transzendenz im Weisheitskompass

Der äußere Kreis – transzendenzoffene Weite – ist der Schlüssel:

A) Im Sein

Wir sehen die Welt nicht nur pragmatisch, sondern als Resonanzraum.

B) Im Werden

Wir verstehen, dass Wandel Sinn haben kann, auch wenn wir ihn nicht kontrollieren.

C) In der Freiheit

Wir entscheiden nicht nur aus dem Ego, sondern aus einer inneren Tiefe.

D) In der inneren Ordnung

Wir finden Ruhe, weil wir nicht alles selbst tragen müssen.

Transzendenz ist keine Antwort – sie ist ein Raum, in dem Antworten entstehen können.

11.7 Praktische Gestalten der Transzendenz

Transzendenz zeigt sich nicht in Dogmen, sondern in Momenten:

A) Augenblick der Stille

Ein Moment ohne Lärm, ohne Innenmonolog.

B) Augenblick der Dankbarkeit

Dankbarkeit ohne Adressat ist dennoch real.

C) Augenblick des Vertrauens

„Ich weiß nicht, wie es weitergeht, aber ich gehe weiter.“

D) Augenblick der Versöhnung

Zwei Menschen finden Frieden — nicht erklärbar, aber spürbar.

E) Augenblick des Staunens

Natur, Musik, Kunst, Begegnung.

F) Augenblick des Mutes

Ein Schritt, der größer ist als die Angst. Jeder dieser Momente ist ein Fenster zur Transzendenz.

11.8 Die geistige Tugend der Weite

Die wichtigste Tugend der Lebenskunst ist Weite:

• Weite des Denkens

© Norbert Rieser Seite 49 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


• Weite des Fühlens

• Weite des Mutes

• Weite der Perspektiven

• Weite der Geduld

• Weite der Verantwortung

Weite ist das Gegenteil von:

• Enge

• Fundamentalismus

• Angststarre

• ideologischer Fixierung

• Selbstüberforderung

Weite und Freiheit sind Geschwister. 

Weite und Vertrauen sind Partner. 

Weite ist die Lunge des Geistes.

11.9 Zusammenführung von Transzendenz und Lebenskunst

Lebenskunst benötigt drei Elemente:

A) Präsenz (Sein)

Die Fähigkeit, da zu sein.

B) Integration (Werden)

Die Fähigkeit, Wandel zu bewältigen.

C) Verantwortung (Freiheit)

Die Fähigkeit zu entscheiden. Diese drei Achsen erhalten ihre Tiefe durch:

D) Innere Ordnung

Stimmige Selbststruktur.

E) Transzendenz

die Weite, die Lebenskunst erst zur Weisheit macht.

11.10 Übergang zum Schlusskapitel

Kapitel 11 führt das Werk zur Schwelle seiner Gesamtsynthese:

© Norbert Rieser Seite 50 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


• Der Mensch als deutendes Wesen

• Die Rolle von Erfahrung

• Die Bedeutung religiöser Sprache

• Die Kraft des hermeneutischen Verstehens

• Der Weisheitskompass als Struktur menschlicher Orientierung

• Moderne Psychologie und Sozialwissenschaft

• Politische und gesellschaftliche Kontexte

• Spiritualität und Transzendenz

Alles kulminiert jetzt in:

Wir erreichen nun den Höhepunkt des gesamten Werkes. Kapitel 12 bündelt alles, was vorher 
erarbeitet wurde, in eine Synthese. Es ist das Schlusskapitel, der geistige Kern, die kompositorische 
Abrundung.

KAPITEL 12 – Schlusskapitel / Synthese des gesamten Buches

12.1 Einleitung: Was dieses Buch zusammenhält

Dieses Buch begann mit einer einfachen Frage:
Wie findet ein Mensch im 21. Jahrhundert Orientierung?

Wir haben diese Frage aus vielen Richtungen beleuchtet:

• philosophisch

• psychologisch

• hermeneutisch

• sozialwissenschaftlich

• theologisch

• spirituell

• politisch

• existenziell

Der Grundgedanke blieb immer derselbe: Orientierung entsteht nicht durch fertige Wahrheiten, sondern
durch eine Weise, das Leben zu deuten. Diese Deutungsweise ist der Weisheitskompass — ein 
Modell, das die grundlegenden Bewegungen des Menschseins sichtbar macht:

• Sein

• Werden

• Freiheit

• innere Ordnung

• transzendenzoffene Weite

In diesem Schlusskapitel werden diese Strukturen zu einer einzigen Bewegung verbunden:
der Bewegung der Lebenskunst.

© Norbert Rieser Seite 51 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


12.2 Die große Synthese: 
Der Mensch als resonantes, werdendes, verantwortliches Wesen

Der Mensch ist weder völlig frei noch völlig determiniert, weder rein rational noch rein emotional, weder 
rein individuell noch rein sozial. Er ist ein Resonanzwesen:

• Er wird von der Welt berührt. (Sein)

• Er wächst durch die Zeit. (Werden)

• Er gestaltet sich durch Entscheidungen. (Freiheit)

Damit der Mensch nicht zerfällt, braucht er eine innere Ordnung, damit diese Ordnung nicht erstickt,
braucht er eine  Weite, die seine Freiheit nicht überfordert. Diese fünf Elemente bilden die Landkarte
der menschlichen Existenz.

12.3 Die Einheit der drei Achsen

Sein

→ Ohne Sein kann der Mensch sich selbst nicht spüren. Er verliert sich im Außen, im Lärm, im 
Funktionieren.

Werden

→ Ohne Werden staut sich das Unbewältigte. Der Mensch bleibt gefangen im Alten.

Freiheit

→ Ohne Freiheit wird der Mensch Objekt seiner Umstände. Er verliert Verantwortung und Richtung.

Gemeinsam

Sie bilden ein Dreieck aus:

• Wahrnehmung

• Entwicklung

• Gestaltung

Aus diesem Dreieck erwächst die Lebenskunst.

12.4 Innere Ordnung als integratives Zentrum

Innere Ordnung entsteht, wenn:

• Gefühle verstanden,

• Erfahrungen integriert,

• Entscheidungen reflektiert,

• Selbstbilder geklärt,

• Grenzen akzeptiert,

• Möglichkeiten ergriffen werden.

Innere Ordnung ist kein starres System. Sie ist ein bewegliches Zentrum, 

das stabil bleibt, weil es lebendig ist.

© Norbert Rieser Seite 52 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


Innere Ordnung ist:

• das „Ja“ zu sich selbst,

• das Vertrauen, dass es hält,

• die Ruhe nach einer Entscheidung,

• die Klarheit inmitten der Vieldeutigkeit.

12.5 Transzendenzoffene Weite – die Krone der Orientierung

Jeder Mensch weiß:

• Wir können nicht alles planen.

• Wir können nicht alles kontrollieren.

• Wir wissen nicht genug.

• Wir können nicht alles verhindern.

Und trotzdem leben wir weiter. Diese Bewegung nach vorne, trotz Unsicherheit, trotz Angst, trotz 
Unvollkommenheit, nennt man: Transzendenzoffene Weite.

Sie bedeutet:

• Vertrauen ohne Garantie

• Hoffnung ohne Besitz

• Dankbarkeit ohne Erklärung

• Mut ohne absolute Gewissheit

• Sinn ohne Dogma

Weite ist die Haltung, in der der Mensch sich nicht verschließt und nicht verengt, sondern geöffnet
bleibt für das, was ihn trägt.

12.6 Die Synthese als Lebensform

Die Synthese dieses Buches ist nicht theoretisch. Sie ist eine Lebensform.

A) Präsenz (Sein)

→ Die Fähigkeit, da zu sein und zu spüren.

B) Integration (Werden)

→ Die Fähigkeit, Verletzungen, Erfahrungen und Wandel zu verarbeiten.

C) Verantwortung (Freiheit)

→ Die Fähigkeit, Entscheidungen zu treffen, die tragen.

D) Kohärenz (Innere Ordnung)

→ Die Fähigkeit, stimmig zu leben.

© Norbert Rieser Seite 53 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


E) Weite (Transzendenz)

→ Die Fähigkeit, offen zu bleiben für das Mehr. Diese fünf Fähigkeiten sind die Tugenden des 21. 
Jahrhunderts. Sie sind kein Luxus. Sie sind Überlebenskompetenzen – für Individuen, Beziehungen, 
Gesellschaften und Demokratie.

12.7 Der Weisheitskompass als Haltung

Der Kompass ist nicht nur ein Modell. Er ist eine Haltung:

• prüfend,

• offen,

• kritisch,

• maßvoll,

• dialogisch,

• achtsam,

• verantwortlich,

• transzendenzsensibel.

Es ist die Haltung eines modernen, reifen Glaubens – der nicht belehrt, sondern begleitet.

12.8 Der Beitrag dieses Ansatzes zur Gegenwart

Der Weisheitskompass kann helfen:

in der Psychologie

→ für Selbstregulation, Integration, Resilienz.

in der Seelsorge

→ für Trost, Versöhnung, Lebensdeutung.

in der Philosophie

→ für hermeneutische Tiefe und Existenzialität.

in der Spiritualität

→ für eine offene, tragfähige, moderne Religiosität.

in der Politik

→ für demokratische Reife und Ambiguitätstoleranz.

in der Gesellschaft

→ für eine Kultur des Dialogs statt der Polarisierung.

im Alltag

→ für Klarheit, Stille, Maß, Freiheit und Mut. Dies ist mehr als ein Buch: Es ist eine Schule der 
Aufmerksamkeit.

© Norbert Rieser Seite 54 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


12.9 Der Mensch als Suchender, Werdender, Freier

Am Ende bleibt eine einfache Wahrheit:

Der Mensch ist ein deutendes Wesen.
Er lebt in Bedeutungen.
Er braucht Sprache, um Tiefe zu erfassen.
Er braucht Weite, um Freiheit zu ertragen.
Er braucht innere Ordnung, um leben zu können.
Er braucht Wandel, um zu wachsen.
Er braucht Präsenz, um sich nicht zu verlieren.

Der Mensch ist ein Wesen der Resonanz.
Und er ist ein Wesen der Verantwortung.

Der Weisheitskompass zeigt: Beides gehört zusammen.

12.10 Schlussbild: Der zentrierte Mensch im offenen Horizont

Stellen  wir  uns ein  Bild  vor:  Ein  Mensch steht  in  der  Mitte  eines weiten,  offenen Raumes.  Nichts
schließt sich, nichts drängt ein. Er spürt den Boden. Er atmet ruhig. Er sieht den Horizont. Er weiß:

• Das Leben ist begrenzt und doch weit.

• Ich kann nicht alles, aber ich kann etwas.

• Ich muss nicht perfekt sein, um wahr zu leben.

• Ich bin getragen von einer Weite, die ich nicht besitze.

• Ich bin frei, weil ich verantwortlich bin.

• Ich bin ich – und das genügt, um zu beginnen.

Dies ist die Quintessenz des Buches.

12.11 Schlusswort: Die Kunst des offenen Geistes

Weisheit ist nicht Wissen. Weisheit ist:

• die Kunst, zu leben,

• die Kunst, zu deuten,

• die Kunst, sich selbst zu verstehen,

• die Kunst, anderen zu begegnen,

• die Kunst, mit Unsicherheit zu leben,

• die Kunst, nicht zu verengen,

• die Kunst, nicht zu verzweifeln,

• die Kunst, offen zu bleiben.

Weisheit ist die Kunst des offenen Geistes.

© Norbert Rieser Seite 55 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


LESER*INNEN-ANSPRACHE Nachwort 

Liebe Leserin, lieber Leser,

dieses Buch ist im Dialog entstanden – im Dialog mit einer Welt, die sich verändert, und mit Menschen,
die nach Halt und Sinn fragen. Vielleicht stehen Sie selbst an einer Schwelle: zwischen einem alten
Lebensabschnitt und einem neuen, zwischen Überforderung und neuer Klarheit. Vielleicht fühlen Sie,
dass das Leben mehr verlangt als Effizienz: Tiefe, Aufrichtigkeit, Mut.

Der  Weisheitskompass  ist  ein  Angebot.  Kein  fertiges  System.  Keine  dogmatische  Lehre.
Sondern ein Raum, in dem Sie sich orientieren können – mit Ihrer eigenen Geschichte, Ihren eigenen
Fragen, Ihrem eigenen Weg. Wenn dieses Buch Ihnen hilft, ein wenig präsenter, freier, dankbarer oder
mutiger zu werden, hat es seinen Zweck erfüllt. Ich danke Ihnen, dass Sie diesen Weg gehen.

KURZVITA DES AUTORS

Norbert Rieser, Dipl.-HTL-Ing.

Technischer Sachverständiger (i.R.), Prozessbegleiter, philosophisch-theologischer Autor. Studium an
der  Johannes Kepler Universität Linz und der  Katholischen Privatuniversität Linz.  Langjährige
Tätigkeit in Konstruktion, Entwicklung, Forschungsprojekten, Flugzeug- und Motorentechnik sowie im
Sicherheits- und Qualitätsmanagement.

Weiterbildung in  Philosophie, Sozial- und Wirtschaftswissenschaften, Philosophie, Hermeneutik
und  Religionswissenschaft.  Erfahrener  Begleiter  von  Veränderungsprozessen,  mit  besonderer
Kompetenz in existenzieller Beratung, Ethik, spiritueller Sprachkritik und zeitgemäßer  Transzendenz-
reflexion.  Aktuelles  Wirkungsfeld:  Familie  (generationsübergreifend),  Prozessethik,  Lebenskunst,
Erwachsenenbildung, Museumspädagogik für Freunde und Bekannte, theologische Orientierung.

MISSION STATEMENT & VISION DES GESAMTWERKS

Mission Statement:

Dieses Werk soll  Menschen befähigen,  in einer  komplexen Welt  klar,  frei  und weise zu leben.  Es
verbindet die Tiefen menschlicher Erfahrung mit einer modernen, dialogischen Spiritualität. Es ist ein
Kompass für Präsenz, Reifung und Sinn.

Vision:

Eine Kultur, in der Freiheit verantwortet wird, Wandel integriert wird, Dialog wichtiger ist als Gewissheit,
und Weite wichtiger als Dogma. Eine Gesellschaft, die ihre Orientierung nicht verliert, weil sie gelernt
hat, innerlich zu stehen.

© Norbert Rieser Seite 56 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


ZEHN ZITATE FÜR BUCH, WEBSITE & VORTRÄGE

1. Weisheit beginnt dort, wo die Angst still wird und die Wahrnehmung erwacht.

2. Freiheit ohne Maß erschöpft. Freiheit mit Maß befreit.

3. Die innere Ordnung ist kein Zustand – sie ist eine tägliche Praxis.

4. Transzendenz ist keine Meinung, sondern eine Weitung des Herzens.

5. Wir leben nicht in Fakten, sondern in Deutungen.

6. Wer sich der eigenen Geschichte stellt, verliert die Zukunft nicht.

7. Spiritualität ohne Freiheit ist Enge – Freiheit ohne Spiritualität ist Leere.

8. Die Welt wird verständlich, wenn sie dialogisch wird.

9. Reife ist die Fähigkeit, Unterschiedliches zusammenzuhalten.

10.Ein Kompass zeigt nicht die Lösung – er zeigt die Richtung.

8. FRAGENKATALOG FÜR LESER*INNEN / GRUPPENDISKUSSION

1. Welche Achse des Kompasses spricht mich am meisten an – und warum?

2. Wo fehlt mir im Moment innere Ordnung?

3. Welche Erfahrungen rufen nach Integration?

4. Wie treffe ich Entscheidungen – aus Angst, aus Pflicht oder aus Freiheit?

5. Wo verschließt sich mein Denken? Wo öffnet es sich?

6. Was bedeutet für mich Hoffnung?

7. Welche Rolle spielt Transzendenz in meinem persönlichen Alltag?

8. Was hindert mich daran, präsenter zu leben?

9. Welche Werte tragen mich durch Krisen?

10.Welche nächste Entscheidung verlangt Mut?

© Norbert Rieser Seite 57 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


MANIFEST – „DIE 12 PRINZIPIEN DES WEISHEITSKOMPASSES“

1. Präsenz geht der Weisheit voraus.

2. Wachstum ist Integration, nicht Optimierung.

3. Freiheit ist Verantwortung.

4. Innere Ordnung entsteht durch Stimmigkeit.

5. Weite öffnet Sinn.

6. Deutung ist menschlicher Grundvollzug.

7. Dialog ist der Raum des Verstehens.

8. Mut ist der Motor jeder Reifungsbewegung.

9. Dankbarkeit ist eine geistige Kraft.

10.Maß ist die vergessene Tugend der Moderne.

11.Transzendenz ist eine Haltung, keine Behauptung.

12.Lebenskunst bleibt unabschließbar.

11. POETISCHE MEDITATION (offen)

„Ich atme.
Ich bin hier.
Die Welt berührt mich, und ich berühre sie.
Ich bin nicht fertig,
ich werde.
Ich entscheide,
und die Entscheidung formt mich.
Ich suche meine Mitte,
und manchmal finde ich sie,
manchmal finde sie mich.
Ich öffne mich der Weite,
dem Raum, der größer ist als meine Angst.
Und so gehe ich weiter –
aufrechter, ruhiger, weiser.“

12. PERSÖNLICHER AUTOR*INNENBRIEF AN DIE LESER

Liebe Leserin, lieber Leser,

dieses Buch ist aus einem langen Weg entstanden: aus Fragen, aus Brüchen, aus Erfahrungen, die 
mich überrascht, verletzt, erweitert und verwandelt haben. Ich habe gelernt: Orientierung ist nichts, das 
man besitzt. Sie ist etwas, das wächst, wenn man bereit ist, zuzuhören – dem Leben, der Welt, sich 
selbst. Ich habe versucht, in diesem Buch einen Kompass zu finden, der nicht belehrt, sondern 
begleitet. Wenn er Ihnen Mut schenkt, wenn er Sie ein wenig klarer oder ruhiger macht, dann hat er 
seinen Zweck erfüllt. Danke, dass Sie sich auf diese Reise einlassen.

Ihr
Norbert Rieser

© Norbert Rieser Seite 58 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


FLYER – „Weisheitskompass“

WEISHEITSKOMPASS
Orientierung in einer offenen zeitgemäßen Gegenwart

Wie  findet  ein  Mensch  in  unserer  Zeit  heute  Halt,  wenn  alte  Sicherheiten  brüchig  werden?  Der
Weisheitskompass zeigt fünf Grundbewegungen menschlicher Reife:

• Sein: präsent werden

• Werden: biografische Integration

• Freiheit: Entscheidungen, die tragen

• Innere Ordnung: Klarheit und Stimmigkeit

• Weite: Sinn und Horizont

Ein Buch für Menschen, die im Wandel Haltung, Tiefe und reife Freiheit suchen.

Interessiert?  Ich  freue  mich  über  jede  Rückmeldung,  jedes  Gespräch  und  jede  Person,
die dieses Denken weiter mit mir auslotet.

Kontakt:
Norbert Rieser

© Norbert Rieser Seite 59 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/
https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/download/
https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


© Norbert Rieser Seite 60 / 60

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

	DER WEISHEITSKOMPASS
	TEIL I – GRUNDLAGEN DES MENSCHLICHEN VERSTEHENS
	KAPITEL 1 – Einleitung: Der Mensch als deutendes Wesen
	1.1 Der Mensch lebt in Bedeutungen, nicht in Fakten
	1.2 Die Struktur menschlichen Verstehens
	1.3 Das Ziel des Werkes

	KAPITEL 2 – Erfahrung: Phänomenologie und Existenz
	2.1 Erfahrung als leibliche Weltbegegnung
	2.2 Existenzielle Erfahrung
	2.3 Die Tiefendimension der Erfahrung

	KAPITEL 3 – Religionspsychologie und die Sprache der Tiefe
	3.1 Was sind religiöse Erfahrungsbezeichnungen?
	3.2 Psychologisch
	3.3 Sozialwissenschaftlich
	3.4 Theologisch

	TEIL II – DER WEISHEITSKOMPASS
	KAPITEL 4 – Der Weisheitskompass und die Sprache der Erfahrung
	4.1 Struktur des Modells (Diagrammerklärung)
	4.2 Tabelle: Religiöse Erfahrungsbezeichnungen im Kompass

	KAPITEL 5 – Hermeneutik des Verstehens: Theologie ohne Dogmatismus
	5.1 Hermeneutik als Kunst der Deutung
	5.2 Kant, Gadamer, Ricœur
	5.3 Whitehead und Göcke

	KAPITEL 6 – Religionspsychologie, Sozialwissenschaft
	und zeitgemäße Lebensführung
	6.1 Die drei Zugänge
	6.2 Freiheit und Verantwortung heute
	6.3 Der Weisheitskompass als Balancierhilfe

	KAPITEL 7 – Praktische Anwendung: Seelsorge, Beratung, Gemeinde, Alltag
	KAPITEL 8 – Orientierung als dialogische Praxis
	KAPITEL 9 – Zeitdiagnose: Politik, Gesellschaft, Weltlage
	KAPITEL 10 – Spiritualität in einer offenen Moderne
	KAPITEL 11 – Transzendenz und Lebenskunst
	KAPITEL 12 – Synthese
	NACHWORT
	Komplette Langfassung
	KAPITEL 1 – Einleitung: Der Mensch als deutendes Wesen
	1.1 Der Mensch lebt in Bedeutungen, nicht in bloßen Fakten
	1.2 Die Struktur des Verstehens: Der Weg von der Erfahrung zur Orientierung
	1.3 Die Krise der Deutung in der Gegenwart
	1.4 Die Notwendigkeit einer neuen Orientierungskunst
	1.5 Der Weisheitskompass als Antwort auf die moderne Situation
	1.6 Die Aufgabe des Buches
	1. Ein anthropologisches Ziel
	2. Ein hermeneutisches Ziel
	3. Ein spirituelles Ziel

	1.7 Eine Haltung, die trägt

	KAPITEL 2 – Erfahrung: Phänomenologie und Existenz
	2.1 Erfahrung als Ursprung des Verstehens
	2.2 Die leibliche Dimension: Merleau-Ponty
	2.3 Die existenzielle Dimension: Jaspers, Kierkegaard
	2.4 Die narrative Dimension: Ricœur
	2.5 Die symbolische Dimension: Sprache der Tiefe
	2.6 Die Ambivalenz der Erfahrung
	2.7 Die Rolle der Unsicherheit
	2.8 Die Öffnung zur Transzendenz
	2.9 Übergang zu Kapitel 3
	KAPITEL 3 – Religionspsychologie und die Sprache der Tiefe
	3.1 Einleitung: Wenn Erfahrung nach Sprache sucht

	3.2 Was sind religiöse Erfahrungsbezeichnungen?
	3.3 Psychologische Funktion religiöser Begriffe
	1. Selbstzugang ermöglichen
	2. Emotionen integrieren
	3. Lebensereignisse strukturieren

	3.4 Sozialwissenschaftliche Funktion: Sprache als soziales Band
	3.5 Hermeneutische Funktion: Verstehen des Unverfügbaren
	3.6 Theologische Offenheit: Gott als Deutungshorizont
	3.7 Religiöse Erfahrungsbezeichnungen – Psychologie, Hermeneutik, Praxis
	3.8 Fallbeispiele (psychologisch + existenziell)
	Beispiel 1 – Trost
	Beispiel 2 – Ergriffenheit
	Beispiel 3 – Berufung

	3.9 Warum moderne Menschen diese Begriffe noch brauchen
	3.10 Übergang zu Kapitel 4
	KAPITEL 4 – Der Weisheitskompass und die Sprache der Erfahrung
	4.1 Einleitung: Warum ein Orientierungsmodell notwendig ist

	4.2 Grundstruktur des Weisheitskompasses
	Diagramm-Erklärung (sprachlich statt grafisch)

	4.3 Die drei Achsen des Weisheitskompasses
	A. Die Achse des Seins – Wahrnehmung und Präsenz
	Psychologisch
	Hermeneutisch
	Spirituell

	B. Die Achse des Werdens – Wandel, Prozess, Integration
	Psychologisch
	Hermeneutisch
	Spirituell

	C. Die Achse der Freiheit – Entscheidung, Verantwortung, Maß
	Psychologisch
	Hermeneutisch
	Spirituell


	4.4 Zentrum des Modells: Innere Ordnung
	Hermeneutisch
	Spirituell

	4.5 Der äußere Kreis: Transzendenzoffene Weite
	4.6 Tabellenintegration: Begriffe entlang der drei Achsen
	4.7 Ein Praxisbeispiel: Orientierung im Alltag
	1. Sein
	2. Werden
	3. Freiheit

	4.8 Zusammenfassung des Modells
	KAPITEL 5 – Hermeneutik des Verstehens: Theologie ohne Dogmatismus
	5.1 Einleitung: Warum Hermeneutik?

	5.2 Die kantische Wende: Die Grenzen des Wissens
	5.3 Gadamer: Verstehen ist immer dialogisch
	5.4 Ricœur: Symbol gibt zu denken
	5.5 Jaspers: Chiffren der Transzendenz
	5.6 Whitehead und Göcke:
	Gott als Tiefendimension, nicht als metaphysisches System
	Whitehead
	Göcke

	5.7 Hermeneutik und zeitgemäße Theologie
	5.8 Hermeneutik als Schutz vor Missverständnissen
	5.9 Der Weisheitskompass als hermeneutische Struktur
	5.10 Ergebnis: Theologie ohne Dogmatismus
	KAPITEL 6 – Religionspsychologie,
	Sozialwissenschaft und zeitgemäße Lebensführung
	6.1 Einleitung: Der Mensch zwischen Innenwelt und Welt

	6.2 Religionspsychologie: Der Mensch als suchendes Wesen
	6.2.1 Bedürfnis nach Sinn
	6.2.2 Bedürfnis nach Zugehörigkeit
	6.2.3 Bedürfnis nach Kontingenzbewältigung
	6.2.4 Bedürfnis nach innerer Kohärenz

	6.3 Sozialwissenschaftliche Perspektive: Mensch in Gesellschaft
	6.3.1 Gesellschaftliche Erwartungen
	6.3.2 Die Krise der Orientierungssysteme
	6.3.3 Politik und Kultur

	6.4 Moderne Lebensführung: Herausforderungen und Chancen
	6.4.1 Die Illusion der Autonomie
	6.4.2 Die Überforderung durch Optionen
	6.4.3 Verlust der Stille

	6.5 Brücke: Was Religionspsychologie und Sozialwissenschaft gemeinsam zeigen
	6.6 Der Weisheitskompass als Antwort auf heutige Lebensführung
	Sein
	Werden
	Freiheit
	Innere Ordnung
	Transzendenzoffene Weite

	6.7 Tabelle: Heutige Lebensführung im Licht des Weisheitskompasses
	6.8 Ergebnis: Warum dieser Ansatz nötig ist
	KAPITEL 7 – Praktische Anwendung: Beratung, Alltag, Seelsorge, Gemeinde
	7.1 Einleitung: Von der Theorie zur gelebten Praxis

	7.2 Grundprinzip: Orientierung als dialogische Praxis
	7.3 Anwendung in Beratung und Seelsorge
	A) Die Achse des Seins: Wahrnehmung und Präsenz
	Rolle in der Beratung / Seelsorge

	B) Die Achse des Werdens: Biographie, Wandel, Integration
	Rolle in der Beratung / Seelsorge

	C) Die Achse der Freiheit: Entscheidung, Verantwortung, Maß
	Rolle in der Beratung / Seelsorge


	7.4 Die innere Ordnung als Ziel jeder Beratung
	7.5 Transzendenzoffene Weite: Spiritualität im Beratungsprozess
	7.6 Praktische Fallbeispiele
	Fallbeispiel 1: Entscheidungskrise
	Fallbeispiel 2: Trauerarbeit
	Fallbeispiel 3: Beziehungskrise

	7.7 Tabelle – Der Weisheitskompass in Seelsorge, Beratung und Alltag
	7.8 Aufzeigen von Anwendungen in der Gemeinde
	In Predigt und Unterricht
	In Gruppen und Kreisen
	In der Kirchenleitung

	7.9 Anwendung im Alltag
	7.10 Ergebnis: Eine praxisfähige Orientierungsethik
	KAPITEL 8 – Orientierung als dialogische Praxis
	8.1 Einleitung: Orientierung entsteht nicht im Alleingang

	8.2 Orientierung als Beziehungsgeschehen
	A) Der Dialog mit sich selbst
	B) Der Dialog mit anderen
	C) Der Dialog mit der Welt
	D) Der Dialog mit der Sprache
	E) Der Dialog mit dem Unverfügbaren

	8.3 Orientierung als Prozess, nicht als Zustand
	8.4 Der Weisheitskompass als dialogisches Instrument
	A) Wahrnehmung (Sein)
	B) Entwicklung (Werden)
	C) Freiheit (Freiheit)
	D) Innere Ordnung
	E) Transzendenzoffene Weite

	8.5 Tabellenintegration: Der Dialogcharakter aller Achsen
	8.6 Die vier Ebenen dialogischer Orientierung
	E1 – Die psychische Ebene
	E2 – Die soziale Ebene
	E3 – Die kulturelle Ebene
	E4 – Die spirituelle Ebene

	8.7 Orientierung als dialogische Haltung
	8.8 Übergang: Warum dieses Kapitel zentral ist
	Wie orientieren sich Menschen im Zeitalter der Unsicherheit?
	Wie reagieren sie auf politische, soziale und globale Spannungen?

	KAPITEL 9 – Zeitdiagnose, Politik, Weltlage
	9.1 Einleitung: Orientierung in einer gestörten Welt

	9.2 Zeitalter der Überforderung: Psychopolitik der Gegenwart
	A) Informationsüberlastung
	B) Beschleunigung
	C) Vergleichsdruck
	D) Identitätsfragmentierung
	E) politische Ambivalenz

	9.3 Politische Strömungen im Licht des Weisheitskompasses
	A) Verlust der Achse des Seins
	B) Verlust der Achse des Werdens
	C) Verlust der Freiheit
	D) Verlust der Weite
	E) Verlust der inneren Ordnung

	9.4 Die multipolare Weltordnung
	9.5 Österreich und Europa: Orientierungsschwäche einer saturierten Gesellschaft
	A) politischer Vertrauensverlust
	B) Identitätskonflikte
	C) Digitalisierung
	D) Ökonomische Unsicherheit
	E) religiöse Neuordnung

	9.6 Demokratie und Freiheit im Lichte des Kompasses
	9.7 Moderne Konflikte: Religion, Kultur, Identität
	9.8 Ökologische und technologische Herausforderungen
	A) Klimakrise
	B) KI und Digitalisierung
	C) Wirtschaft
	D) Biotechnologie

	9.9 Globale Ethik und der Raum des Unverfügbaren
	9.10 Ergebnis: Orientierung für eine zerrissene Welt
	10.1 Einleitung: Die Wiederkehr des Spirituellen

	10.2 Was Spiritualität heute nicht mehr ist
	10.3 Was Spiritualität heute ist
	A) Präsenz
	B) Resonanz
	C) Tiefe
	D) Weite
	E) Maß
	F) Freiheit
	G) Sinn

	10.4 Die Rolle der Stille
	10.5 Die Rolle des Körpers
	10.6 Die Rolle der Sprache
	10.7 Rituale als Formen der Selbstvergewisserung
	10.8 Der Weisheitskompass als spirituelle Praxis
	Sein
	Werden
	Freiheit
	Innere Ordnung
	Transzendenzoffene Weite

	10.9 Spiritualität als Lebenskunst
	10.10 Übergang
	KAPITEL 11 – Transzendenz und Lebenskunst
	11.1 Einleitung: Warum Transzendenz?

	11.2 Was Transzendenz NICHT ist
	11.3 Was Transzendenz IST
	A) Die Weitung des Erlebens
	B) Die Öffnung des Denkens
	C) Die Tiefe des Fühlens
	D) Der Horizont der Freiheit
	E) Das Symbol des Vertrauens
	F) Der Raum der Hoffnung

	11.4 Die großen Denker der Transzendenz
	Kant: Die Grenzen der Vernunft
	Jaspers: Das Umgreifende
	Ricœur: Das Symbolische
	Whitehead & Göcke: Der mit-werdende Horizont

	11.5 Lebenskunst als Haltung zur Transzendenz
	11.6 Die Rolle der Transzendenz im Weisheitskompass
	A) Im Sein
	B) Im Werden
	C) In der Freiheit
	D) In der inneren Ordnung

	11.7 Praktische Gestalten der Transzendenz
	A) Augenblick der Stille
	B) Augenblick der Dankbarkeit
	C) Augenblick des Vertrauens
	D) Augenblick der Versöhnung
	E) Augenblick des Staunens
	F) Augenblick des Mutes

	11.8 Die geistige Tugend der Weite
	11.9 Zusammenführung von Transzendenz und Lebenskunst
	A) Präsenz (Sein)
	B) Integration (Werden)
	C) Verantwortung (Freiheit)
	D) Innere Ordnung
	E) Transzendenz

	11.10 Übergang zum Schlusskapitel
	KAPITEL 12 – Schlusskapitel / Synthese des gesamten Buches
	12.1 Einleitung: Was dieses Buch zusammenhält

	12.2 Die große Synthese:
	Der Mensch als resonantes, werdendes, verantwortliches Wesen
	12.3 Die Einheit der drei Achsen
	Sein
	Werden
	Freiheit
	Gemeinsam


	12.4 Innere Ordnung als integratives Zentrum
	12.5 Transzendenzoffene Weite – die Krone der Orientierung
	12.6 Die Synthese als Lebensform
	A) Präsenz (Sein)
	B) Integration (Werden)
	C) Verantwortung (Freiheit)
	D) Kohärenz (Innere Ordnung)
	E) Weite (Transzendenz)

	12.7 Der Weisheitskompass als Haltung
	12.8 Der Beitrag dieses Ansatzes zur Gegenwart
	in der Psychologie
	in der Seelsorge
	in der Philosophie
	in der Spiritualität
	in der Politik
	in der Gesellschaft
	im Alltag

	12.9 Der Mensch als Suchender, Werdender, Freier
	12.10 Schlussbild: Der zentrierte Mensch im offenen Horizont
	12.11 Schlusswort: Die Kunst des offenen Geistes
	LESER*INNEN-ANSPRACHE Nachwort
	KURZVITA DES AUTORS
	MISSION STATEMENT & VISION DES GESAMTWERKS
	Mission Statement:
	Vision:

	ZEHN ZITATE FÜR BUCH, WEBSITE & VORTRÄGE
	8. FRAGENKATALOG FÜR LESER*INNEN / GRUPPENDISKUSSION
	MANIFEST – „DIE 12 PRINZIPIEN DES WEISHEITSKOMPASSES“
	11. POETISCHE MEDITATION (offen)
	12. PERSÖNLICHER AUTOR*INNENBRIEF AN DIE LESER
	FLYER – „Weisheitskompass“

