Wie finden wir
Orientierung in der
Gegenwart?

WEISHEITS- |
KOMPASS |

zeitgemal reflektierte
Orientierung in
der Gegenwart

NORBERT RIESER

Der Weisheitskompass beschreibt fiinf
Grundkrifte menschlicher Reife:
Prisenz, biografische Integration,
Freiheit, innere Ordnung und

weite Sinnoffenheit.

Ein Buch fiir Menschen, die im
Wandel Haltung suchen.

© Norbert Rieser Seite 1 /60



https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

DER WEISHEITSKOMPASS

Langfassung

Vorwort

Es gibt Blcher, die erklaren — und solche, die 6ffnen. Bicher, die belehren — und solche, die ein
Gesprach beginnen. Dieses Werk gehdrt zu den seltenen Blchern, die beides verbinden: Es erklart
prazise, es offnet behutsam. Es ist gelehrt und zugleich personlich, analytisch und zugleich existenziell.

Wir stehen heute in einer Epoche beschleunigter Veranderungen, wachsender Komplexitat und
zerbrechender Selbstverstandlichkeiten. Menschen suchen Orientierung — nicht mehr im Modus der
Gewissheit, sondern im Modus des Verstehens. Genau hier setzt dieses Buch an. Es bietet keinen
Ruckzug in alte Sicherheiten, sondern eine reife, aufgeklarte Form moderner Spiritualitat, Denkfahigkeit
und Lebenskunst.

Der Autor verbindet philosophische Tiefenscharfe, psychologische Sensibilitat, theologische Offenheit
und gesellschaftliche Wachheit zu einem Modell, das zugleich einfach und tief ist: dem

Weisheitskompass.

Er ist das strukturelle Herz des Buches — ein Orientierungsinstrument entlang der Achsen Sein,
Werden, Freiheit, getragen von Innerer Ordnung und umgeben von transzendenzoffener Weite.

Wer dieses Buch liest, wird feststellen: Es liefert keine Parolen. Es bringt Menschen ins Gesprach — mit
sich selbst, mit inrer Tradition, mit inrer Welt. Es zeigt Wege der Klarheit inmitten einer unruhigen Zeit.

Ich wiinsche diesem Werk viele offene Leserinnen und Leser.

Stimme eines aullenstehenden, fachlich gebildeten, wohlwollenden Begleiters

Struktur — Inhalt
TEIL | - GRUNDLAGEN DES MENSCHLICHEN VERSTEHENS
KAPITEL 1 - Einleitung: Der Mensch als deutendes Wesen

1.1 Der Mensch lebt in Bedeutungen, nicht in Fakten

Menschen sind keine mechanischen Informationsverarbeiter. Wir leben in Bedeutungsgeweben: in
Geschichten, Hoffnungen, Angsten, Erwartungen, Deutungen. Ein Ereignis ist nicht nur, was
geschieht, sondern wie wir es erleben und was wir daraus machen.

1.2 Die Struktur menschlichen Verstehens

Erfahrung — Deutung — Orientierung — Entscheidung — Lebensgestaltung. Dies ist der rote Faden
des Buches.

© Norbert Rieser Seite 2 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

1.3 Das Ziel des Werkes

Ein Orientierungsmodell bereitzustellen, das:
» psychologisch verantwortet,
 theologisch offen,
» philosophisch reflektiert,
» sozialwissenschaftlich anschlussfahig,
» spirituell wach
* und existenziell tragfahig
ist.

KAPITEL 2 - Erfahrung: Phanomenologie und Existenz

2.1 Erfahrung als leibliche Weltbegegnung

Menschen erfahren die Welt nicht rational zuerst, sondern leiblich: spurend, resonant, empfindend.

2.2 Existenzielle Erfahrung

Momente wie Trost, Ergriffenheit, Versohnung, Kontingenzschock, Sinn-Durchbruch.

2.3 Die Tiefendimension der Erfahrung

Erfahrung tragt eine ,Uberfllle“ (Ricceur): Sie sagt mehr, als wir sagen kénnen. Hier beginnt die
Sprache der Tiefe.

KAPITEL 3 — Religionspsychologie und die Sprache der Tiefe

3.1 Was sind religiose Erfahrungsbezeichnungen?

Begriffe wie ,Trost®, ,Berufung®, ,Versbhnung®, ,Segen‘ — keine metaphysischen Behauptungen,
sondern Verdichtungen innerer Erfahrung.

3.2 Psychologisch
Sie ordnen Emotionen und schaffen Selbstzugang.

3.3 Sozialwissenschaftlich

Sie verbinden individuelle Erfahrung mit gemeinsamer Sprache.

3.4 Theologisch

Sie 6ffnen Deutungshorizonte, ohne Dogmatik zu erzwingen.

© Norbert Rieser Seite 3 /60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

TEIL Il - DER WEISHEITSKOMPASS
KAPITEL 4 — Der Weisheitskompass und die Sprache der Erfahrung

4.1 Struktur des Modells (Diagrammerklarung)

* Achse 1: Sein — Wahrnehmung, Prasenz, Resonanz
* Achse 2: Werden — Wandel, Prozess, Integration

* Achse 3: Freiheit — Entscheidung, Verantwortung, Mal}

Innenkreis: Innere Ordnung, Aul3enkreis: Transzendenzoffene Weite

4.2 Tabelle: Religiose Erfahrungsbezeichnungen im Kompass

Achse Begriff Bedeutung Praxis
Sein Ergriffenheit Resonanzmoment der Tiefe Wahrnehmung 6ffnen
Werden Trost Integration von Verlust Akzeptanz fordern
. , . Verantworten
Freiheit Berufung Entscheidungsimpuls statt Uberforderung

(Weitere Tabellen folgen im vollstandigen Text.)
KAPITEL 5 — Hermeneutik des Verstehens: Theologie ohne Dogmatismus

5.1 Hermeneutik als Kunst der Deutung
Zuhoren — Interpretieren — Prifen — Erweitern.

5.2 Kant, Gadamer, Ricceur
Theologie als kritische Selbstbegrenzung.

5.3 Whitehead und Gocke
Gott als Tiefendimension, nicht als Dogma.

KAPITEL 6 — Religionspsychologie, Sozialwissenschaft
und zeitgemaRe Lebensfiihrung

6.1 Die drei Zugange
Psychologisch — Sozial — Existentiell.

6.2 Freiheit und Verantwortung heute
Uberforderung, Entscheidungslast, Pluralitét.

© Norbert Rieser Seite 4 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

6.3 Der Weisheitskompass als Balancierhilfe

KAPITEL 7 — Praktische Anwendung: Seelsorge, Beratung, Gemeinde, Alltag

Mit Tabellen, Diagrammtexten, Fallbeispielen (im spateren Teil vollstandig).

KAPITEL 8 — Orientierung als dialogische Praxis

Synthese: Orientierung entsteht durch Dialog zwischen Innenwelt, Welt, Sprache, Erfahrung,
Verantwortung.

KAPITEL 9 — Zeitdiagnose: Politik, Gesellschaft, Weltlage

USA — China — Russland — EU — Osterreich, multipolare Welt, Identitatskrisen, Polarisierung,
demokratische Reife.

KAPITEL 10 — Spiritualitat in einer offenen Moderne

Spiritualitat als Haltung: Prasenz, Resonanz, Offenheit, Mal3, Verantwortung.

KAPITEL 11 — Transzendenz und Lebenskunst

Transzendenz als Weite, Lebenskunst als Haltung, Verbindung im Weisheitskompass.

KAPITEL 12 — Synthese
Orientierung als Lebensform. Weisheit als dialogische Praxis. Transzendenzoffene Freiheit.

NACHWORT

Personlicher Schluss, leise, weise, existenziell.

Komplette Langfassung
KAPITEL 1 — Einleitung: Der Mensch als deutendes Wesen

1.1 Der Mensch lebt in Bedeutungen, nicht in bloRen Fakten

Menschen sind nicht nur biologische Organismen, sondern Geschopfe des Verstehens.
Wir leben nicht einfach in der Welt — wir leben mit ihr, auf sie hin, von ihr her. Unsere Erfahrungen
fordern uns heraus, sie zu deuten. Denn nichts in unserem Leben spricht fur sich selbst:

» Ein Blick kann Verletzung oder Zuwendung bedeuten.

* Eine Stille kann Bedrohung oder Frieden ausdrucken.

* Ein Ereignis kann unbedeutend oder lebensverandernd sein.
* Ein Wort kann heilen oder zerstoren.

» Ein Verlust kann Bruch oder Neubeginn werden.

© Norbert Rieser Seite 5/ 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

Erfahrung ist ein Rohmaterial. Bedeutung entsteht erst im Deuten. Der Mensch ist darum ein Wesen,
das immer schon zwischen Welt und Selbst steht — als Interpret seines Lebens.

1.2 Die Struktur des Verstehens: Der Weg von der Erfahrung zur Orientierung

Wir erfahren die Welt nicht als Objekt, sondern als Zusammenhang. Und dieser Zusammenhang
entsteht aus einer Bewegung, die in jedem Menschen auf unterschiedliche Weise geschieht:

1. Erfahrung — Etwas trifft uns. Etwas berihrt uns. Etwas irritiert uns.
Deutung — Wir versuchen zu verstehen, was es mit uns macht.
Orientierung — Aus der Deutung entsteht ein Gefuhl fur Richtung.
Entscheidung — Wir handeln, wahlen, antworten.

wok B

Lebensgestaltung — Aus vielen Entscheidungen entsteht ein Leben.

Diese Struktur ist keine Theorie, sondern gelebte Realitat: Wir sind standig dabei, unsere Erfahrungen
zu interpretieren — bewusst oder unbewusst. Wir haben keine Wahl. Wir mussen deuten, weil wir ohne
Deutung innerlich haltlos waren.

1.3 Die Krise der Deutung in der Gegenwart

Die Gegenwart hat viel gewonnen — Freiheit, Wissen, Rechte, Selbstbestimmung —, aber dabei ist die
Fahigkeit zur gemeinsamen Deutung geschwacht worden.

* FrUher gaben Traditionen eine vorgegebene Ordnung.

* Heute muss jeder Mensch selbst entscheiden, was ihm Orientierung gibt.
* Fruher waren soziale Rollen eindeutig.

* Heute sind Identitaten flexibel und fragil.

* Fraher bot Religion Deutungssicherheit.

* Heute ist sie oft eine Option unter vielen.

Das moderne Subjekt ist freier, aber verletzlicher. Es muss sich immer wieder neu orientieren — in
einer Welt, die komplex, mehrdeutig und unsicher geworden ist. Diese Situation hat zwei Folgen:

* Verlust traditioneller Sicherheiten
* Gewinn personlicher Freiheit
Beides zusammen macht die Frage nach Orientierung dringlicher denn je.

1.4 Die Notwendigkeit einer neuen Orientierungskunst

Menschen bendtigen heute keine Dogmen, keine Ideologien, keine metaphysischen Sicherheiten,
keine starren Systeme. Was sie benotigen, ist eine Orientierungskunst:

* eine Form des Verstehens, die kritisch und offen bleibt;
* eine Spiritualitat, die Tiefe ermoglicht, ohne Intellekt und Freiheit auszuschalten;
* eine Haltung, die Halt gibt, ohne festzuhalten;
* eine Weisheit, die den Menschen nicht Uberfordert, sondern starkt.
Dies ist die Leitidee des Buches:

© Norbert Rieser Seite 6 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

Orientierung ist nicht eine Rickkehr zu alten Gewissheiten, sondern eine erwachsene,
reflektierte, dialogische Haltung zur Welt.

1.5 Der Weisheitskompass als Antwort auf die moderne Situation

Die in diesem Buch entwickelte Denkfigur — der Weisheitskompass — ist kein System, sondern ein
Werkzeug des Verstehens. Er zeigt, dass Orientierung entlang dreier Grundachsen entsteht:

* Sein — die Kunst des Wahrnehmens
« Werden — die Kunst des Wandels
* Freiheit — die Kunst der Entscheidung

Diese drei Bewegungen sind das Grundgerust jeder existenziellen Orientierung. Was Menschen
brauchen, ist keine Vorschrift, sondern eine Form, ein Modell, das ihnen erlaubt:

» Erfahrungen zu sortieren,

» Geflihle zu verstehen,

* Entscheidungen zu prufen,

» Krisen zu durchschreiten,

* Sinn zu deuten,

* innere Ordnung zu gewinnen.

Der Weisheitskompass ist daflir strukturell einfach genug, um intuitiv verstandlich zu sein,
und zugleich tief genug, um existenzielle Tragfahigkeit zu besitzen.

1.6 Die Aufgabe des Buches

Dieses Buch verfolgt drei zentrale Ziele:

1. Ein anthropologisches Ziel

Der Mensch soll sich selbst besser verstehen kdnnen — nicht abstrakt, sondern lebensnah.

2. Ein hermeneutisches Ziel
Menschen sollen lernen, ihre Erfahrungen zu deuten — offen, kritisch, dialogisch.

3. Ein spirituelles Ziel

Nicht im Sinne einer Ruckkehr zu religidsen Sicherheiten, sondern als Weitung des Blicks,
als Fahigkeit, Tiefe zu empfinden und sich im Offenen orientieren zu kdnnen.

1.7 Eine Haltung, die tragt
Am Ende geht es um eine Haltung:
* nicht dogmatisch,
* nicht relativistisch,
* nicht pessimistisch,

* nicht naiv.

© Norbert Rieser Seite 7 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

Sondern:
* wach,
e kritisch,
 offen,
* maldvoll,
» existenzsensibel,
* transzendenzoffen,
» verantwortlich.

Eine Haltung, die nicht im Besitz von Wahrheiten ist, sondern in der Lage, Wahrheit zu suchen.

Diese Haltung ist — in einem Wort — Weisheit. Und Weisheit ist nichts Abgehobenes, sondern die
Kunst, ein menschliches Leben mit Klarheit, Tiefe und Freiheit zu fihren. Damit ist Kapitel 1
volistandig.

KAPITEL 2 — Erfahrung: Phanomenologie und Existenz

2.1 Erfahrung als Ursprung des Verstehens

Jedes Verstehen beginnt in der Erfahrung. Noch bevor wir denken, analysieren oder urteilen, sind wir
bereits berthrt: kdrperlich, emotional, atmospharisch. Erfahrung geschieht uns — sie wird nicht
produziert. Die Phanomenologie hat gezeigt: Der Mensch steht nicht vor der Welt wie ein neutraler
Betrachter, sondern inmitten der Welt, leiblich, verwoben, beteiligt. Erfahrung ist daher nicht:

* ein aulerer Reiz,
* eine Information,
* ein Datenpunkt.
Erfahrung ist Weltbegegnung, ein Kontakt zwischen Innen und Aul3en, eine Resonanzbewegung.

2.2 Die leibliche Dimension: Merleau-Ponty

Merleau-Ponty beschreibt den Menschen nicht als Geist, der einen Korper besitzt, sondern als Korper,
der Welt versteht. Der Leib ist:

* Wahrnehmungsorgan,
* Resonanzraum,
* Ausdrucksform des Selbst.
Wir erleben nicht abstrakt, sondern leiblich gesplirt:
* Schwere, wenn etwas belastet
* Weite, wenn etwas befreit
« Warme, wenn etwas vertraut
* Enge, wenn etwas Angst macht

* Leichtigkeit, wenn etwas gelungen erscheint
Der Korper begleitet jede Erfahrung als ihre erste Sprache.

© Norbert Rieser Seite 8 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

2.3 Die existenzielle Dimension: Jaspers, Kierkegaard
Erfahrungen enthalten immer eine existenzielle Schicht. Sie zeigen uns:
e wer wir sind,
* was uns wichtig ist,
* was uns bedronht,
* was uns tragt.

Jaspers nennt Grenzsituationen jene Momente, in denen unsere Existenz nicht mehr Gberdeckt werden
kann:

« Schuld

« Kampf

« Zufall

* Tod

* Verlust

* Liebe

» Krise

* Entscheidung

Diese Momente reil3en uns aus dem Gewohnten. Sie fuhren uns an die Grenze des Sagbaren — und
6ffnen das Denken fur Tiefe.

Kierkegaard wiederum zeigt: Die entscheidenden Erfahrungen unseres Lebens sind nicht auferlich
sichtbar, sondern innerlich entscheidend:

* Angst wird zur Mdglichkeit.

» Verzweiflung wird zur Frage.

* Glaube wird zur Antwort ohne Garantie.
Existenzielle Erfahrung ist die Berthrung der eigenen Tiefe.

2.4 Die narrative Dimension: Ricceur
Erfahrung bleibt unverstandlich, solange sie nicht narrativ wird. Wir missen erzahlen, um zu begreifen:
* Was ist geschehen?
* Warum hat es mich so getroffen?
* Wie ordne ich es ein?
» Welche Bedeutung hat es?
* Wie verandert es mich?

Ricoeur betont: Der Mensch findet zu sich selbst durch Erzahlung, nicht durch Daten. Eine
biographische Linie entsteht nicht aus den Fakten unseres Lebens, sondern aus ihrer Deutung.

2.5 Die symbolische Dimension: Sprache der Tiefe

Ein Teil der Erfahrung entzieht sich direkter Beschreibung. Fur diese Erfahrungen hat die Menschheit
Begriffe entwickelt, die nicht einfach festlegen, sondern 6ffnen:

© Norbert Rieser Seite 9 /60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

* Trost

* Versohnung
 Ergriffenheit
* Segen

* Berufung

» Dankbarkeit
* Frieden

* Hoffnung

Diese Begriffe nennen wir religiose Erfahrungsbezeichnungen. Sie sind keine metaphysischen
Behauptungen, sondern symbolhafte Verdichtungen des Erlebens.

2.6 Die Ambivalenz der Erfahrung
Erfahrungen geben Orientierung — aber sie kbnnen auch verwirren:
* Ein Moment der Nahe kann Angst ausldsen.
* Ein Verlust kann zum Neuanfang fuhren.
* Ein Erfolg kann leer machen.
* Eine Krise kann wachsen lassen.
» Ein Gefuhl der Tiefe kann unbestimmbar bleiben.
Erfahrung ist darum nie eindeutig. Sie verlangt Deutung — und genau hier beginnt Hermeneutik.

2.7 Die Rolle der Unsicherheit

Moderne Menschen sind daran gewdhnt, dass vieles messbar, berechenbar, erklarbar erscheint.
Aber die wichtigsten Erfahrungen bleiben unsicher:

* Liebe lasst sich nicht beweisen.

* Vertrauen lasst sich nicht erzwingen.
* Hoffnung lasst sich nicht begriinden.
» Trost lasst sich nicht konstruieren.

» Sinn lasst sich nicht programmieren.

Unsicherheit ist keine Schwache — sie ist die Bedingung, unter der wir Menschen Erfahrungen von
Tiefe Uberhaupt machen kénnen.

2.8 Die Offnung zur Transzendenz

Wo Erfahrung tiefer wird als die reine Oberflache, zeigt sich eine Dimension, die Kant das
,Jnverfugbare®, Jaspers das ,Umgreifende” und Ricceur das ,Symbolische“ nennt. Transzendenz
beginnt nicht in Dogmatik, sondern in Erfahrung. Sie ist kein Jenseits, sondern ein Mehr des Erlebens.

© Norbert Rieser Seite 10 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

2.9 Ubergang zu Kapitel 3

Wenn Erfahrung der Ausgangspunkt ist, dann ist die Frage unvermeidlich:

Wie deutet der Mensch jene Erfahrungen, die ihn in die Tiefe fihren?
Welche Sprache tragt die Dimension des Unverfligbaren?

Damit beginnt Kapitel 3 — die Sprache religiéser Erfahrungsbezeichnungen.

KAPITEL 3 — Religionspsychologie und die Sprache der Tiefe

3.1 Einleitung: Wenn Erfahrung nach Sprache sucht

Tiefgreifende Erfahrungen — Freude, Verlust, Trost, Verséhnung, Ergriffenheit, Neuanfang — entstehen
oft jenseits klarer Gedanken. Sie sind vorgefiihlt, bevor sie verstanden werden. Doch ohne Sprache
bleibt Erfahrung stumm und unverbunden.

Der Mensch braucht Worte, um seine inneren Bewegungen interpretierbar zu machen. Daflr existiert
seit Jahrtausenden eine besondere Form von Sprache: religiose Erfahrungsbezeichnungen.

Diese Begriffe wurden nicht erfunden, um Dogmen zu erzeugen, sondern um Menschen zu helfen,
das Unsagbare sagbar und das Unverfugbare verstehbar zu machen.

3.2 Was sind religiose Erfahrungsbezeichnungen?

Religidse Erfahrungsbezeichnungen sind Begriffe, die Verdichtungen existenzieller Erfahrungen
darstellen. Sie bezeichnen nicht aulere Ereignisse, sondern innere Resonanzen.

Beispiele:
* Trost
 Ergriffenheit
* Frieden
* Versdhnung
* Berufung
+ Segen
* Geborgenheit
» Hoffnung
» Dankbarkeit

* Innere Weite

Solche Begriffe sind keine metaphysischen Tatsachenbehauptungen, sondern Interpretations-
angebote. Sie beschreiben, wie Menschen ihre Erfahrung erleben, ordnen, deuten und in ihr Leben
einbauen.

© Norbert Rieser Seite 11 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

3.3 Psychologische Funktion religioser Begriffe

Aus Sicht der Psychologie haben religiése Erfahrungsbegriffe drei Funktionen:

1. Selbstzugang ermoglichen
Sie schaffen Bewusstsein fur innere Prozesse, die anders kaum benennbar waren.

Beispiel: ,Ich habe Trost erfahren® ist psychologisch praziser als ,Mir geht’s besser*.

2. Emotionen integrieren
Sie helfen, widersprlchliche Geflihle einzuordnen.
Beispiel: ,Ich splire Verséhnung® ist die Integration von Schmerz und Loslassen.

3. Lebensereignisse strukturieren
Psychologisch wirksam ist die Fahigkeit, Erlebtes in einen sinnvollen Zusammenhang zu setzen.
Beispiel: ,Es war wie eine Berufung“ ordnet eine Entscheidung tiefenpsychologisch.

3.4 Sozialwissenschaftliche Funktion: Sprache als soziales Band

Religidse Erfahrungsbezeichnungen sind kollektive Symbole — kulturell gewachsene Begriffe, die eine
gemeinsame Verstandigung ermaoglichen.

Sie:
¢ verbinden Individuen mit Traditionen,
» verankern persoénliche Erfahrungen in kulturellen Narrativen,
» schaffen Resonanzraume zwischen Generationen,

» erlauben es Gruppen, Erlebnisse gemeinsam zu verstehen.
Soziologisch betrachtet wirken diese Begriffe wie Briicken:

« zwischen Innenwelt und Gemeinschaft,

» zwischen individueller Erfahrung und kulturellem Gedachtnis.

3.5 Hermeneutische Funktion: Verstehen des Unverfiigbaren

Fur die Hermeneutik (Gadamer, Ricceur) sind religiose Begriffe Deutungshorizonte. Sie eréffnen einen
Raum fir Sinn, ohne diesen zu fixieren.

Beispiel: ,Segen” bezeichnet nicht eine objektive Kraft, sondern die Erfahrung, dass etwas gelingt,
tragt, weiterfihrt — und zugleich unverfiigbar bleibt. Diese Begriffe halten die Spannung zwischen:

* Klarheit und Mysterium
* Sprache und Tiefe
* Denken und Erleben

* Freiheit und Geborgenheit

Sie ermdglichen Orientierung ohne Festlegung.

© Norbert Rieser Seite 12 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

3.6 Theologische Offenheit: Gott als Deutungshorizont
Religiose Begrifflichkeit zeigt, dass Menschen seit jeher erfahren haben:
* Manche Momente sind grof3er als sie selbst.
* Manche Prozesse wirken tiefer als blo3e Kausalitat.
* Manche Begegnungen tragen eine Dimension der Weite.
* Manche Entscheidungen entstehen aus einem Uberraschenden Innenimpuls.

» Manche Erfahrungen 6ffnen das Herz.

Diese Dimension wurde traditionell ,Gott* genannt. Moderne theologisch-philosophische Ansatze
(Whitehead, Gocke, Ricceur) verstehen Gott nicht als Ubernatine Instanz, sondern als

Horizont,

Weitung,
Maoglichkeit,
Symbol der Tiefe,
Mit-Werdung,
Resonanzraum,
Grund der Freiheit.

Religiose Erfahrungsbegriffe sind die menschliche Antwort auf diese Tiefendimension — nicht als
Wissen, sondern als Interpretation.

3.7 Religidse Erfahrungsbezeichnungen — Psychologie, Hermeneutik, Praxis

Beariff Bedeutun Psychologische Hermeneutische Praktische
9 g Funktion Funktion Konsequenz
Trost Integration von Stabilisierung Sinn im Schmerz Neuordnung,
Verlust Entlastung
, . . Offenbarung des Ehrfurcht,
Ergriffenheit| Resonanzmoment Offnung Unverfiigbaren Achtsamkeit
. Heilung Narrative Frieden,
Versohnung von Bruch Entlastung Integration Neuanfang
Berufung innere Richtung Motivation Lebensdeutung Entscheidungsklarheit
gelingende . el Dank,
Segen Mbglichkeit Starkung ,Mehr-als-Ich Vertrauen
: Freiheit Gelassenheit,
Innere Weite Ausdehnung Transzendenzbezug e
von Enge Kreativitat

3.8 Fallbeispiele (psychologisch + existenziell)

Beispiel 1 — Trost

Ein Mensch verliert einen nahestehenden Menschen. Die ersten Wochen sind chaotisch, schmerzhaft,
absolut dunkel. Doch irgendwann entsteht ein Moment, in dem die Tranen nicht mehr nur zerreil3en,
sondern auch verbinden. In diesem Moment sagt er: ,Ich habe Trost erfahren.“ Das bedeutet: Der

Schmerz bleibt — aber er tragt sich.

Beispiel 2 — Ergriffenheit

Eine Frau hort ein Musikstlck und spurt etwas, das sie nicht erwartet hat. Sie sagt: ,Ich war ergriffen.”
Nicht, weil die Musik sie manipuliert, sondern weil sie sie beruhrt. Ergriffenheit zeigt: Etwas hat

Resonanz ausgelost.

© Norbert Rieser Seite 13 /60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

Beispiel 3 — Berufung

Ein Mann steht an einem Entscheidungspunkt: Jobwechsel oder nicht? Er spurt einen inneren Zug, der
nicht rational erzwingbar ist. Er nennt es: ,Berufung.” Hier wird ein Impuls sprachlich gefasst, der eine
Richtung anzeigt.

3.9 Warum moderne Menschen diese Begriffe noch brauchen
Auch in einer sakularen Gesellschaft sind religiése Erfahrungsbezeichnungen unverzichtbar, weil sie:
» Tiefe ausdricken, wo Alltagssprache versagt
* Sinn ermoglichen, wo Fakten nicht reichen
* Orientierung geben, wo Entscheidungen Uberfordern
* Verbundenheit schaffen, wo Menschen vereinsamen
» Weite er6ffnen, wo Enge entsteht
* Resonanz ermoglichen, wo die Welt verstummt
Menschen brauchen Sprache, die nicht nur erklart, sondern erweitert.

3.10 Ubergang zu Kapitel 4

Wenn Erfahrungen und religidése Begriffe Orientierung geben, stellt sich die Frage: Wie lasst sich
diese Orientierung systematisch denken? Wie entsteht ein Modell existenzieller Klarheit?

Damit beginnt Kapitel 4: — Der Weisheitskompass
KAPITEL 4 — Der Weisheitskompass und die Sprache der Erfahrung

4.1 Einleitung: Warum ein Orientierungsmodell notwendig ist

In den vorangegangenen Kapiteln wurde sichtbar: Menschen brauchen Deutung, um Erfahrungen zu
verstehen. Sie brauchen Sprache, um das Unsagbare zu ordnen. Sie brauchen Resonanz, um sich
selbst zu begegnen. Und sie brauchen Freiheit, um eine Richtung zu finden. Doch in der modernen
Welt existiert kein einheitliches Orientierungssystem mehr. Traditionen haben ihre Selbstverstand-
lichkeit verloren. Religion ist nicht mehr der gemeinsame Hintergrund. Philosophische Systeme tragen
nur Teilwahrheiten. Psychologie erklart — aber ersetzt nicht die Lebenskunst. Sozialwissenschaften
beschreiben — aber geben keine Richtung. Was heute fehlt, ist ein einfaches, nicht reduzierendes
Modell, das die existenziellen Dimensionen des Menschen so ordnet, dass sie:

» verstandlich,
» anschlussfahig,
* tief,
+ freiheitswahrend
* und praxisnah
werden. Der Weisheitskompass ist ein solches Modell.

4.2 Grundstruktur des Weisheitskompasses

Der Weisheitskompass besteht aus drei Achsen und zwei Feldern:

© Norbert Rieser Seite 14 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

1. Sein (linke Achse)
2. Werden (rechte Achse)
3. Freiheit (vertikale Achse)
Dazu kommen:
1. Innere Ordnung (Zentrum)
2. Transzendenzoffene Weite (aul3erer Kreis)

Diagramm-Erklarung (sprachlich statt grafisch)
Stelle dir eine kreisrunde Darstellung vor:

* In der Mitte ein kleiner Kreis: Innere Ordnung.

* Drei Linien schneiden sich im Zentrum und bilden Achsen:
* Horizontal links: Sein
* Horizontal rechts: Werden
» Vertikal nach oben: Freiheit

* In der Peripherie ein groRer Kreis, der alles umfasst: Transzendenzoffene Weite

« Entlang der Achsen liegen Punkte, die religiose Erfahrungsbezeichnungen markieren:
Ergriffenheit, Trost, Verséhnung, Berufung, Frieden, Segen, Dankbarkeit ...

Die Punkte sind nicht fest fixiert, sondern dynamisch: Sie konnen sich entlang der Achsen
verschieben — je nach Lebenssituation. Damit zeigt das Diagramm: Orientierung ist Bewegung, nicht
Festlegung.

4.3 Die drei Achsen des Weisheitskompasses

A. Die Achse des Seins — Wahrnehmung und Prasenz
Die Achse des Seins beschreibt unsere Fahigkeit zur:
+ Gegenwartigkeit
« Wahrnehmung
* Resonanz
» offenen Aufmerksamkeit
* inneren Ruhigung
* leiblichen Selbstverankerung
Hier entstehen religiése Erfahrungsbegriffe wie:
 Ergriffenheit
* Frieden
» Dankbarkeit
* Geborgenheit
« Stille

 Prasenz

© Norbert Rieser Seite 15/ 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

Psychologisch
Sein ist die Kunst, sich nicht zu verlieren — weder in Sorgen noch in Zukunftsfantasien.

Hermeneutisch

Sein ist die Voraussetzung jeder Deutung: Nur wer wahrnimmt, kann verstehen.

Spirituell
Sein ist der Ort der Stille, aus der Tiefe erwachst.

B. Die Achse des Werdens — Wandel, Prozess, Integration
Werden ist die Achse der:
* Veranderung
* Entwicklung
* Prozesse
» Kirisen
* Heilungswege
* Integration widerspruchlicher Erfahrungen
Entlang dieser Achse finden wir Begriffe wie:
* Trost
* Versdhnung
* Heilung
* Neubeginn
* Hoffnung
* Vergebung

Psychologisch
Werden ist die Fahigkeit, Veranderung zu integrieren.

Hermeneutisch
Werden heif3t, Geschichten zu deuten und Lebenslinien zu formen.

Spirituell
Werden ist der Raum, in dem Menschen wachsen — oft durch Schmerz hindurch.

C. Die Achse der Freiheit — Entscheidung, Verantwortung, MaR
Freiheit ist die Achse der:
* Wahl
* Verantwortung

» Selbstbestimmung

© Norbert Rieser Seite 16 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

* Gewissensbildung
+ Sinnorientierung
* Reifung

Hier begegnen Begriffe wie:
* Berufung

* Vertrauen

* Mal

+ Pflicht

* Gewissen

* Entscheidung

* Mut

Psychologisch

Freiheit bedeutet, nicht fremdbestimmt zu leben.

Hermeneutisch
Freiheit erfordert Prifung — Deutung der Moglichkeiten.

Spirituell

Freiheit ist der Raum, in dem das Eigene und das Groliere zusammenfinden.

4.4 Zentrum des Modells: Innere Ordnung
Innere Ordnung bedeutet:
* Integration der Erfahrungen
* Balance zwischen Fuhlen, Denken und Handeln
» Selbstklarung
* psychische Koharenz
* emotionale Stabilitat

* Sinnkonsistenz

Innere Ordnung ist keine starre Struktur, sondern die Fahigkeit, inmitten der eigenen Bewegungen eine
innerliche Mitte zu finden.

Hermeneutisch

Innere Ordnung ist der Ort, an dem die Deutung ,passt®.

Spirituell
Sie ist der Raum des stillen Wissens: ,Es ist gut so. Ich weil}, wo ich stehe.”

© Norbert Rieser Seite 17 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

4.5 Der auBere Kreis: Transzendenzoffene Weite
Menschen leben nicht nur im Sichtbaren. Jede menschliche Erfahrung hat einen Horizont:
» etwas GrolReres,
+ etwas Offenes,
» etwas Nicht-Verfugbares

Diese Weite ist nicht dogmatisch Gott, aber sie ist der Raum, in dem Menschen Tiefe, Sinn und
Resonanz empfinden. Transzendenzoffene Weite ist:

« das Mehr des Lebens
» die Moglichkeit jenseits der Moglichkeiten
» das Unverfugbare
* der Raum des Staunens und der Dankbarkeit
* der Ort, an dem Menschen spuren: ,Ich bin getragen
— ohne zu wissen, wovon.*
Diese Weite schutzt den Kompass vor Verengung.

4.6 Tabellenintegration: Begriffe entlang der drei Achsen

Achse Erfahrungsbegriff Bedeutung Lebensfunktion Spiritualitat
Sein Ergriffenheit Resonanzmoment Wahrnehmen Offnung
Sein Frieden innere Ruhe Entlastung Prasenz

Werden Trost Integration von Schmerz Stabilisierung Heilung

Werden Versdhnung Uberwindung des Bruchs Neuanfang Bindung

Freiheit Berufung innere Richtung Entscheidung Sinn

Freiheit Vertrauen Gelassenheit im Risiko Entlastung Gewissheit

4.7 Ein Praxisbeispiel: Orientierung im Alltag
Ein Mensch steht vor einer schwierigen Entscheidung:
+ berufliche Uberforderung
* innere Leere

* aber auch ein Impuls der Veranderung
Der Weisheitskompass ermoglicht:

1. Sein
Wie geht es mir jetzt? Welche Emotion dominiert? Frieden? Enge? Ergriffenheit?

2. Werden

Was verandert sich in meinem Leben? Welche Ubergénge stehen an? Wo ist Trost nétig? Wo
Vers6hnung?

3. Freiheit

Wofur moéchte ich Verantwortung Gbernehmen? Welche Wege 6ffnen sich? Welche Entscheidung
entspricht meiner inneren Richtung? Daraus ergibt sich:

© Norbert Rieser Seite 18 / 60



https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

Innere Ordnung — eine stimmige Antwort entsteht. Transzendenzoffene Weite — die Gewissheit: Ich
muss es nicht alleine tragen.

4.8 Zusammenfassung des Modells
Der Weisheitskompass ist:
+ simplex et profundus — einfach und tief
» psychologisch verantwortet
* hermeneutisch reflektiert
» spirituell offen
» praxisorientiert

* freiheitsfreundlich

Er ist kein Weltbild, sondern ein Werkzeug, das Menschen hilft, im 21. Jahrhundert klar zu sehen, tief
zu fuhlen, und verantwortlich zu handeln.

Hier folgt Kapitel 5, ein zentraler Knotenpunkt des gesamten Werkes.
KAPITEL 5 — Hermeneutik des Verstehens: Theologie ohne Dogmatismus

5.1 Einleitung: Warum Hermeneutik?

Nichts, was Menschen erleben, ist unmittelbar eindeutig. Erfahrung fordert Deutung — und Deutung ist
nie neutral. Gerade in Fragen von Sinn, Spiritualitdt und Religion wird schnell sichtbar, dass Begriffe
nicht einfach etwas abbilden, sondern etwas eréffnen. Hermeneutik ist die Kunst des Verstehens. Sie
pruft:

* Was bedeutet diese Erfahrung?
* Welche Sprache tragt sie?
* Welche Deutungen sind moglich?
* Welche Grenzen hat jede Auslegung?
* Was bleibt unausgesprochen?
Eine moderne, aufgeklarte Theologie kann sich nur hermeneutisch verstehen. Denn sie weil3:
Der Mensch kann Gott nicht besitzen — aber er kann sich dem 6ffnen, was ihn tragt.

5.2 Die kantische Wende: Die Grenzen des Wissens

Kant zeigte: Der Mensch kann zwar die Welt erkennen — aber er kann nicht erkennen, was alles
uberschreitet. Das betrifft:

* Gott

* Freiheit

+ Seele

* das Unbedingte

* den letzten Grund

© Norbert Rieser Seite 19/ 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

Diese Begriffe sind nicht erfahrungswissenschaftlich beweisbar. Doch sie sind notwendig, um mensch-
liches Denken zu orientieren. Die kantische Einsicht lautet: Wir kdnnen das Unendliche nicht wissen,
aber wir kdnnen uns vernlnftig auf es beziehen. Diese Haltung schitzt vor Dogmatismus — und vor
Relativismus.

5.3 Gadamer: Verstehen ist immer dialogisch

Gadamer betont: Menschen verstehen nie aus dem Nichts. Sie bringen Vorurteile — besser: Vorver-
standnisse — mit. Verstehen ist:

» ein Gesprach zwischen Erfahrung und Tradition,
* ein Spiel mit Moglichkeiten,
+ ein Sich-Offnen fir das, was der Text (oder das Leben) sagen will,
* eine Erweiterung des eigenen Horizonts.

Hermeneutik bedeutet also:

* Nicht zwingen.

* Nicht festlegen.

* Nicht reduzieren.

* Nicht verengen.

Sondern:

* Horen.

* Interpretieren.

* Gegenlesen.

* Erweitern.

5.4 Ricceur: Symbol gibt zu denken

Ricceur zeigt: Es gibt Erfahrungen, die nur symbolisch verstanden werden kénnen. Ein Symbol sagt
mehr, als ein Begriff ausdriicken kann.

Beispiele:
+ ,Segen”
* ,Versbhnung*
» ,Hoffnung“

» ,Berufung®

Hermeneutisch gesehen sind diese Symbole Eréffnungsraume:

* Sie deuten nicht fest.

Sie halten das Unverfugbare offen.
» Sie schaffen Tiefe im Verstehen.

+ Sie ermoglichen Sinn, wo keine lineare Erklarung ausreicht.

© Norbert Rieser Seite 20 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

5.5 Jaspers: Chiffren der Transzendenz

Karl Jaspers spricht von Chiffren — Zeichen, die auf Transzendenz verweisen, aber niemals identisch
mit ihr sind.

Beispiel: Eine tiefe Erfahrung von Frieden kann zur Chiffre fir eine Weite werden, die das menschliche
Begreifen Ubersteigt. Chiffren sind Interpretationsangebote:

* sie sprechen zu uns,
* sie sind deutbair,
* sie sind offen,

 sie sind nie abgeschlossen.
Damit wird religiose Sprache nicht dogmatisch, sondern existentiell.

5.6 Whitehead und Gocke:

Gott als Tiefendimension, nicht als metaphysisches System

Whitehead

Far Whitehead ist Gott kein fertiges Sein, sondern ein Mit-Werdender. Gott ist die ,tiefe Mdoglichkeit®,
die die Welt zu Harmonie bewegt.

Gocke

Gocke sieht Gott panentheistisch: Die Welt ist in Gott, Gott ist in der Welt — aber Gott ist mehr als die
Welt. Hermeneutisch bedeutet das:

* Gott ist keine Erklarung.
* Gottist kein Luckenfuller.
* Gott ist kein metaphysischer Mechanismus.
Gott ist ein Horizont, an dem sich die Deutung menschlicher Erfahrung weitet.

5.7 Hermeneutik und zeitgemaRe Theologie
Eine zeitgemale Hermeneutik verbindet:
» kritische Rationalitat (Kant)
* Verstehensoffenheit (Gadamer)
* Symboltiefe (Ricceur)
» Existenzreflexion (Jaspers)
* Prozessdenken (Whitehead, Gocke)
Damit entsteht eine theologische Haltung, die:
* nicht dogmatisch,
* nicht relativistisch,
* nicht esoterisch,
* nicht fundamentalistisch
ist,

© Norbert Rieser Seite 21 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

sondern:
* reflektiert,
e kritisch,
+ offen,
» sprachsensibel,
» erfahrungsbewusst,

« dialogfahig.

5.8 Hermeneutik als Schutz vor Missverstandnissen

Hermeneutik verhindert vier Gefahrdungen religidser Sprache:

Gefahr Beschreibung Hermeneutische Antwort
Dogmatisierung Woértliches Festnageln von Symbolen Offenheit wahren
Psychologisierung |Reduktion auf innerpsychische Vorgange Tiefendimension beachten
Moralisierung Religion als sollen Freiheit und Verantwortung achten
Ideologisierung Verwendung zur Gruppenabgrenzung Dialogische Haltung férdern

Hermeneutik ist daher eine Form von geistiger Hygiene.

5.9 Der Weisheitskompass als hermeneutische Struktur

Der Kompass ist hermeneutisch, weil er:
* Wahrnehmung (Sein) klart,
* Veranderung (Werden) deutet,
* Entscheidung (Freiheit) pruft,
» Erfahrung integriert (Innere Ordnung),
* und das Unverfugbare offenhalt
(Transzendenzoffene Weite).

Er ist keine theologische Lehre, sondern eine Interpretationsfigur, die es Menschen erméglicht, ihre
eigenen Erfahrungen sinnvoll zu deuten.

5.10 Ergebnis: Theologie ohne Dogmatismus
Theologie ist in dieser Form:
* kein System,
» keine Behauptungslehre,

* kein Absolutheitsanspruch.

© Norbert Rieser Seite 22 / 60



https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

Sie ist:
+ kritisches Nachdenken uiber
die Tiefe menschlicher Erfahrung,
» Sprachkunst,
* Deutungskunst,
* Resonanzkunde,
* Lebensreflexion,
* Horizonterweiterung,
* Verantwortungsklarung.

Eine zeitgemale Theologie beginnt nicht mit Antworten, sondern mit Aufmerksamkeit. Sie endet nicht
mit Gewissheit, sondern mit Weite.

KAPITEL 6 — Religionspsychologie,
Sozialwissenschaft und zeitgemaRe Lebensfiihrung

Dieses Kapitel verbindet Psychologie, Soziologie und Lebensfuhrung zu einer zeitgemalien Anthropo-
logie, die zur Grundlage des gesamten Werkes wird.

6.1 Einleitung: Der Mensch zwischen Innenwelt und Welt

Menschen leben in zwei Spharen zugleich:
1. Innenwelt — Geflihle, Wahrnehmungen, Erinnerungen, Hoffnungen, Angste.
2. AuBenwelt — soziale Rollen, Erwartungen, Arbeitskontexte, politische Dynamiken,
kulturelle Normen.

Diese beiden Bereiche sind nicht getrennt. Sie bilden ein Beziehungsfeld, in dem der Mensch sich
selbst standig neu definieren muss. Die moderne Lebensfuhrung erfordert daher ein Verstandnis dieser
Doppelbewegung: Die Welt wirkt in uns — und wir wirken in die Welt hinein. Dieses Kapitel zeigt, wie
Religionspsychologie und Sozialwissenschaft helfen, diese Dynamik zu verstehen — und wie daraus ein
Modell entsteht, das den modernen Menschen befahigt, ein gutes und verantwortliches Leben zu
fuhren.

6.2 Religionspsychologie: Der Mensch als suchendes Wesen

Religionspsychologie untersucht nicht, ob Gott existiert, sondern warum Menschen spirituelle Erfah-
rungen machen, und wie diese Erfahrungen Identitat, Verhalten und Lebensbewaltigung pragen.

6.2.1 Bediirfnis nach Sinn
Menschen brauchen Sinn, aber Sinn ist nicht gegeben, sondern entsteht durch Deutung.
Psychologisch ist Sinn:
* eine narrative Ordnung,
* ein Geflhl der Stimmigkeit,

* ein ,Warum“ hinter dem ,Was".

© Norbert Rieser Seite 23 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

6.2.2 Bedurfnis nach Zugehorigkeit
Spirituelle Begriffe und Rituale stiften:
* Gemeinschaft,
* Einbindung,
» Kontinuitat.

Sie geben das Geflhl, Teil eines grélkeren Zusammenhangs zu sein.

6.2.3 Bediirfnis nach Kontingenzbewaltigung
Menschen erleben:
« Zufall,
* Krankheit,
* Verlust,
* Versagen,
» Endlichkeit.

Religion bietet symbolische Ressourcen, um das Unverflgbare zu bewaltigen — nicht durch Erklarung,
sondern durch Deutung.

6.2.4 Bedurfnis nach innerer Koharenz

Menschen brauchen ein Gefihl — ,Ich bin derselbe, trotz Veranderungen.” Religiése Erfahrungs-
begriffe helfen, biographische Briiche zu integrieren.

6.3 Sozialwissenschaftliche Perspektive: Mensch in Gesellschaft

Die Sozialwissenschaften zeigen: Der Mensch ist kein Individuum im luftleeren Raum. Er ist in Rollen
eingebettet, sozial gepragt, kulturell formbar.

6.3.1 Gesellschaftliche Erwartungen
Moderne Gesellschaften stellen widersprichliche Forderungen:
+ Sei frei!
» Sei authentisch!
» Sei leistungsfahig!
+ Sei flexibel!
* Sei resilient!

Diese Anforderungen erzeugen Stress und Uberforderung.

6.3.2 Die Krise der Orientierungssysteme
Fraher:
 stabile Kirchen

¢ klare Rollen

© Norbert Rieser Seite 24 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

* eindeutige Traditionen

+ gesellschaftliche Einbettung
Heute:

* Pluralitat

* Individualisierung

» Enttraditionalisierung

« digitale Fragmentierung

« Okonomische Beschleunigung
Dadurch entsteht Orientierungslosigkeit.

6.3.3 Politik und Kultur
Sozialwissenschaftliche Diagnosen der Gegenwart:

* Vertrauensverlust

* Polarisierung

* Identitatskonflikte

* Informationsuberfluss

* Wertepluralismus

* Leistungsdruck

+ permanente Vergleichbarkeit (Social Media)
Das erzeugt seelischen Druck und Ambivalenz.

6.4 Moderne Lebensfuhrung: Herausforderungen und Chancen
Moderne Lebensfuhrung ist ein standiges Aushandeln zwischen:
* Freiheit und Sicherheit
+ Selbstverwirklichung und Uberforderung
* Individualitat und Zugehoarigkeit
* Rationalitat und Emotion

» Beschleunigung und Stille

6.4.1 Die lllusion der Autonomie
Moderne Menschen glauben zu oft: ,Ich bin frei, ich kann alles.“ Doch real erleben sie:

* Druck
* Angst
+ Uberlastung
* Erwartungsstress
» Entscheidungsmudigkeit

Freiheit kann zu einem Zuviel werden.

© Norbert Rieser Seite 25/ 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

6.4.2 Die Uberforderung durch Optionen
Zuvor wenige Wege — jetzt unzahlige. Das Resultat:
» Entscheidungserschopfung
* latente Schuldgefuhle (,ich kénnte doch mehr...")
» Perfektionsdruck

* Verlust von Maf}

6.4.3 Verlust der Stille
In einer permanent beschleunigten Welt wird Stille:
* selten
* ungewohnt
* bedrohlich
» aber zugleich heilsam
Moderne Lebensfuhrung verlangt Stille — nicht als Rickzug, sondern als geistige Hygiene.

6.5 Briicke: Was Religionspsychologie und Sozialwissenschaft gemeinsam zeigen

Sie zeigen beide:

* Der Mensch ist verletzlich.

* Der Mensch ist bedeutungssuchend.

* Der Mensch braucht Orientierung.

* Der Mensch lebt im Spannungsfeld widersprichlicher Krafte.

* Der Mensch ist zugleich frei und begrenzt.

* Der Mensch braucht Sprache, um Tiefe zu deuten.

* Der Mensch braucht Gemeinschaft, um sich selbst zu verstehen.

* Der Mensch braucht Hoffnung, um Zukunft zu gestalten.
Und entscheidend:

Heutige Lebensfihrung gelingt nicht durch Kontrolle, sondern durch die Fahigkeit,

mit Unsicherheit zu leben.

Das ist die Grundlage des Weisheitskompasses.

6.6 Der Weisheitskompass als Antwort auf heutige Lebensfiihrung
Der Kompass verbindet alle Einsichten:

Sein

— Umgang mit Wahrnehmung, Resonanz, Stille, Selbstankerung

Werden

— Bewaltigung von Wandel, Verlust, Bruch, Heilung, Integration

© Norbert Rieser Seite 26 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

Freiheit

— Umgang mit Wahl, Verantwortung, MaR, Uberforderung, Lebensentscheidungen

Innere Ordnung

— psychische Koharenz, biographische Stimmigkeit

Transzendenzoffene Weite
— Anerkennung des Unverfugbaren, Weitung der Perspektive
Damit entsteht ein Modell, das der komplexen Realitat des Menschen gerecht wird.

6.7 Tabelle: Heutige Lebensflihrung im Licht des Weisheitskompasses

Lebensbereich Herausforderung Achse des Kompasses Mogliche Richtung
Emotionen Uberforderung Sein Wahrnehmen, beruhigen
Beziehungen Konflikte, Wandel Werden Vers6hnen, anpassen
Beruf Druck, Entscheidungen Freiheit Mal, Verantwortung
Sinn Fragmentierung Transzendenz Weitung, Tiefe
Identitat Rollenvielfalt Innere Ordnung Integration

6.8 Ergebnis: Warum dieser Ansatz notig ist

Der moderne Mensch braucht kein neues Dogma, sondern eine klare, offene, dialogische
Orientierungspraxis. Der Weisheitskompass ermdglicht:

+ Selbstklarung

* Beziehungsklarung

* Lebensbalance

* Verantwortungsfahigkeit
* Transzendenzsensibilitat
* emotionale Kompetenz
» Widerstandsfahigkeit

» geistige Weite

Diese Fahigkeiten sind heute dringlicher als jemals zuvor.

KAPITEL 7 — Praktische Anwendung: Beratung, Alltag, Seelsorge, Gemeinde

Kapitel 7 ist eines der praktischsten und zugleich fur dein Gesamtwerk zentralen Kapitel:
Es Ubersetzt den Weisheitskompass in konkrete Lebenspraxis, Beratung, Seelsorge, und auch bei
Gemeindearbeit.

7.1 Einleitung: Von der Theorie zur gelebten Praxis

Theorien und Modelle haben nur dann Wert, wenn sie das Leben berthren. Der Weisheitskompass ist
kein abstraktes Konstrukt — er ist ein Handwerkszeug, mit dem Menschen:

© Norbert Rieser Seite 27 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

» Kirisen bewaltigen,
* Entscheidungen treffen,
* Beziehungen ordnen,
+ Sinn finden,
* Freiheit gestalten,
* Verantwortung einuben,
» und Spiritualitat leben
konnen.
Dieses Kapitel zeigt, wie der Kompass in verschiedenen Bereichen angewendet wird:
» personliche Lebensflihrung
» Seelsorge
* Beratung
(Lebens-, Sozial- und Prozessberatung)
* Gemeinde
* Alltagssituationen
* Krisen

» spirituelle Praxis

7.2 Grundprinzip: Orientierung als dialogische Praxis

Orientierung entsteht nicht durch Belehrung, sondern durch Dialog. Ein guter seelsorglicher oder
beratender Prozess besteht aus:

Horen

Verstehen

Spiegeln

Deuten
Entscheidungsfindung

ANl

Integration

Der Weisheitskompass strukturiert diese Schritte.

7.3 Anwendung in Beratung und Seelsorge
Wir betrachten nun die drei Achsen als Gesprachs- und Analyseinstrument.

© Norbert Rieser Seite 28 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

A) Die Achse des Seins: Wahrnehmung und Prasenz

Rolle in der Beratung / Seelsorge
* Hilfe beim Erden
» Gefuhle wahrnehmen
* innere Unruhe ordnen
« Stimmungslagen verstehen
* Entschleunigung ermoglichen
» korperliche Resonanz beachten
Typische Fragen:
* Was spuren Sie gerade?
» Wo fluhlt es sich eng an? Wo weit?
* Welche Worte wirden Sie Ihrer Stimmung geben?
» Was ist der Klang lhrer Gegenwart?
Mogliche Interventionen:
* Atemibungen
+ stilles Wahrnehmen
* Benennen von Gefuhlen
» Entlastung durch Resonanzgesprach

« Kontemplative Elemente
B) Die Achse des Werdens: Biographie, Wandel, Integration

Rolle in der Beratung / Seelsorge

* Lebenskrisen begleiten

* Verletzungen integrieren

» Trauerprozesse deuten

* Neubeginne strukturieren

* narrative ldentitat starken

Typische Fragen:

* Was in lhnrem Leben wandelt sich gerade?
* Welche Verletzungen mdéchten gehort werden?
* Welche Botschaft tragt lhre Trauer?

* Wo beginnt etwas Neues?

Mogliche Interventionen:

* Biographisches Erzahlen

© Norbert Rieser Seite 29 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

* Rituale der Verséhnung

+ Symbolische Akte (Auflésen, Abschied, Ubergénge)
* Reframing von Ereignissen

* Innere Kind-Arbeit

» Trostarbeit
C) Die Achse der Freiheit: Entscheidung, Verantwortung, MaR

Rolle in der Beratung / Seelsorge
» Entscheidungen priifen
» Gewissen bilden
« Uberforderung abbauen
* Mut starken
* Lebensziele klaren
« Mal finden
Typische Fragen:

»  Woflr mdéchten Sie Verantwortung ibernehmen?

Welche Moglichkeiten stehen real offen?

Welche Entscheidung entspricht lhrer inneren Mitte?
* Was ware ein guter erster Schritt?
Mogliche Interventionen:
» Entscheidungsmodell (3 Wege)
* Werteklarung
* Prioritaten definieren
* Malvolle Planung

» Entlastung von Perfektionismus

7.4 Die innere Ordnung als Ziel jeder Beratung
Die innere Ordnung entsteht, wenn:
» Gefuhle integriert sind,
* Entscheidungen stimmig sind,
* \Vergangenheit verstanden ist,
» Zukunft nicht als Bedrohung erscheint,
* Gegenwart getragen ist.
Innere Ordnung ist immer spurbar:
* ruhiger Atem

» klarere Worte

© Norbert Rieser Seite 30 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

» gelassener Blick
» stimmige Korperhaltung
* Vertrauen in den eigenen Weg
Sie ist die sichtbare Frucht gelungener Begleitung.

7.5 Transzendenzoffene Weite: Spiritualitat im Beratungsprozess
Transzendenz ist hier:
* keine Dogmatik
* kein Bekenntniszwang
+ kein metaphysischer Uberbau
Sondern:
+ Weite
* Raum
* Madglichkeit
* Resonanz
» Dankbarkeit
« Sinn
Wenn ein Mensch im Gesprach sagt:
» ,Esist, als wirde etwas GrofReres mitwirken.”
» ,lch fihle mich getragen.”
+ ,Esist ein Frieden da, den ich nicht machen kann.*
Dann betritt er den Bereich der transzendenzoffenen Weite.
Beratung und Seelsorge 6ffnen diesen Raum — sie fullen ihn nicht.

7.6 Praktische Fallbeispiele

Fallbeispiel 1: Entscheidungskrise
Ein Mann steht zwischen zwei beruflichen Wegen.

Sein:
Er spurt Enge im Brustraum. Schlaflosigkeit. Unruhe.

Werden:
Er erkennt: Das Alte tragt nicht mehr. Etwas will sich andern.

Freiheit:
Wo liegt seine Verantwortung?
Welche Entscheidung entspricht seiner inneren Wahrheit?

Ergebnis:
Er gewinnt Klarheit und geht einen mutigen, aber maf3vollen Weg.

Fallbeispiel 2: Trauerarbeit
Eine Frau verliert ihren Vater.

© Norbert Rieser Seite 31 /60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

Sein:

Leere, Schmerz,

Werden:

Erschopfung.

Langsam entsteht Trost. Erinnerungen werden neu erzahlt.

Freiheit:

Wie mochte sie die Zukunft gestalten?
Was bleibt? Was darf gehen?

Ergebnis:

Vers6hnung mit der Vergangenheit, Weite fir Neues.

Ein Paar steht vor dem Scheitern.

Sein:

Fallbeispiel 3: Beziehungskrise

Konflikte, Schutzreaktionen, Ruckzug.

Werden:

Lebensgeschichten werden sichtbar. Verletzungen benannt.

Freiheit:

Wollen beide noch Verantwortung fureinander Gbernehmen?

Ergebnis:

Entweder ein neuer gemeinsamer Weg — oder eine respektvolle Trennung.

In beiden Fallen: innere Ordnung.

7.7 Tabelle — Der Weisheitskompass in Seelsorge, Beratung und Alltag

Achse Hauptfunktion Methoden Ergebnisse
Sein Wahrnehmen Stille, Kérperarbeit, Geflhle benennen Beruhigung, Klarheit
Werden Verarbeiten Biographisches Erzahlen, Integration, Heilung
Versohnungsarbeit
Freiheit Entscheiden Werteklarung, Mal}, Prioritaten Richtung, Verantwortung
Innere Ordnung| Mitte finden Synthese, Reflexion Koharenz
Transzendenz Weite Dankbarkeit, Vertrauen, Symbolarbeit Sinn, Tiefe

7.8 Aufzeigen von Anwendungen in der Gemeinde

In Predigt und Unterricht

* Symbolische Tiefe erschliel}en

» Existenzdeutung fordern

* Lebensnahe statt Dogmatik

* biographische Arbeit

+ Rituale fur Ubergéange

e Raum fur

Stille

In Gruppen und Kreisen

© Norbert Rieser Seite 32 / 60



https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

In der Kirchenleitung
* Entscheidungen anhand des Kompasses prufen
* Prozesse transparent gestalten

* Verantwortung verteilen

7.9 Anwendung im Alltag

Der Kompass funktioniert auch im Alltag:

« Sein: bewusst atmen, wahrnehmen

* Werden: Veranderungen akzeptieren

* Freiheit: Entscheidungen malvoll treffen
* Innere Ordnung: Ausgleich schaffen

* Transzendenz: Dankbarkeit (iben

Alltag wird zur Schule der Lebenskunst.

7.10 Ergebnis: Eine praxisfahige Orientierungsethik

Kapitel 7 zeigt: Der Weisheitskompass ist kein theoretischer Entwurf, sondern eine praxisfahige
Orientierungsethik, die Menschen befahigt zu:

* Gelassenheit
* Verantwortlichkeit
* Sinnklarheit
* Beziehungskompetenz
» Selbstflhrung
» Spiritualitat im Alltag
Er ist ein Werkzeug zeitgemaler Lebenskunst.

KAPITEL 8 — Orientierung als dialogische Praxis

Hier folgt Kapitel 8, ein zentrales Synthesekapitel, das deutlich macht, dass Orientierung nicht ein
Zustand, sondern eine soziale, psychologische und spirituelle Praxis ist.

8.1 Einleitung: Orientierung entsteht nicht im Alleingang
Menschen denken nicht allein. Sie deuten nicht allein. Sie glauben nicht allein. Sie leben nicht allein.
Orientierung ist niemals ein isolierter Prozess, sondern entsteht im Dialog:

e mit sich selbst,

* mit anderen Menschen,

© Norbert Rieser Seite 33 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

* mit der eigenen Geschichte,
* mit der Welt,

* mit der Sprache,

* mit Symbolen,

« mit Traditionen,

» mit der Erfahrung des Unverfugbaren.
Deshalb lautet die Grundthese dieses Kapitels:

Orientierung ist eine dialogische Praxis — ein lebendiger Prozess zwischen Innenwelt und
AuRenwelt, zwischen eigener Erfahrung und gemeinsamen Deutungsmustern, zwischen
Freiheit und Weite.

8.2 Orientierung als Beziehungsgeschehen

A) Der Dialog mit sich selbst
Innerer Dialog besteht aus:
» Selbstbeobachtung
* Reflexion
+ Selbstkritik ohne Selbstabwertung
* Achtsamkeit
+ Selbstannahme
* Intuition

* innerer Sprache
Er ist der Ort, wo:
» Konflikte sichtbar werden,
» Bedurfnisse horbar werden,

* Entscheidungen wachsen.

B) Der Dialog mit anderen
Menschen verstehen sich immer auch durch das, was andere spiegeln:
« Zuwendung
»  Kiritik
* Verletzung
* Anerkennung
* Resonanz
* Vertrauen
Jede dieser Begegnungen ist ein Deutungsimpuls.

© Norbert Rieser Seite 34 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

C) Der Dialog mit der Welt

Die Welt spricht:

* durch Ereignisse,
* durch Krisen,

* durch Schonheit,
* durch Stille,

* durch Verlust,

* durch Natur,

* durch Kunst.

Welt ist kein Objekt — sie ist ein Gegenuber.

D) Der Dialog mit der Sprache

Sprache ist nicht nur Ausdruck. Sie ist der Raum, in dem Denken entsteht. Die Wahl der Worte
bestimmt:

* wie wir fuhlen,
* wie wir handeln,

e wie wir Sinn herstellen.

E) Der Dialog mit dem Unverfugbaren

Transzendenz ist nicht jemand, sondern ein Horizont, der Denken, Fuhlen und Wollen weitet.

8.3 Orientierung als Prozess, nicht als Zustand

Die Vorstellung eines festen Weltbildes ist in der modernen Welt illusionar.
Orientierung ist keine Landkarte, sondern ein Navigationsvorgang.

Sie entsteht durch:

* Wahrnehmen

* Prufen

* Deuten

* Entscheiden

* Nachjustieren
Damit ergibt sich ein zyklisches Modell:

1. Erfahrung
Resonanz
Interpretation
Entscheidung

A

Integration
6. Neubeginn
Dieses kreisende Modell ist identisch mit der Bewegung des Weisheitskompasses.

© Norbert Rieser Seite 35/ 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

8.4 Der Weisheitskompass als dialogisches Instrument
Der Kompass ist dialogisch, weil er:

A) Wahrnehmung (Sein)

— Gesprach mit dem eigenen Empfinden
— Offenheit fur die Stille
— Raum fir Resonanz

B) Entwicklung (Werden)

— Gesprach mit der eigenen Geschichte
— Dialog mit Wandel und Schmerz
— Integration statt Abspaltung

C) Freiheit (Freiheit)

— Gesprach mit den Mdglichkeiten
— Abwagen

— Gewissensbildung

— Mal

D) Innere Ordnung

— Dialog zwischen Gefuhl, Denken und Wollen
— Synthese

E) Transzendenzoffene Weite

— Gesprach mit der Dimension, die uns ubersteigt
— Dankbarkeit

— Staunen

— Demut

— Vertrauen

So wird Orientierung zu einer Form von innerer und auBerer Gesprachskultur.

8.5 Tabellenintegration: Der Dialogcharakter aller Achsen

Achse Dialogpartner Wirkung Ergebnis
Sein Innenwelt, Korper Wahrnehmen Prasenz
Werden Biographie, Beziehungen Verstehen Integration
Freiheit Maoglichkeiten, Werte Klaren Entscheidung
Innere Ordnung eigenes Selbst Ausbalancieren Koharenz
Transzendenz Weite des Seins Weiten Sinn / Vertrauen

8.6 Die vier Ebenen dialogischer Orientierung

E1 - Die psychische Ebene

Orientierung bedeutet psychologische Selbststeuerung:

 Emotionen wahrnehmen

* Impulse regeln

© Norbert Rieser Seite 36 / 60



https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

 Resonanz zulassen

» Klarheit schaffen

E2 - Die soziale Ebene
Orientierung entsteht durch:
* Austausch

» Spiegelung

» Konfliktbearbeitung

* Beziehungspflege

* gegenseitige Anerkennung

E3 — Die kulturelle Ebene
Menschen deuten durch:
* Werte
* Symbole
« Traditionen
* Narrative

* gemeinsame Sinnraume

E4 — Die spirituelle Ebene
Orientierung erhalt Tiefe durch:
* Weite
» Dankbarkeit
« Offensein fur das GroRere

* Resonanz mit dem Unverfugbaren

8.7 Orientierung als dialogische Haltung
Diese Haltung ist gepragt von:
* Geduld
* Zuhoren
* Prifender Aufmerksamkeit
» Offenheit fur andere Perspektiven
» Bereitschaft, sich irritieren zu lassen
* Mut zur Entscheidung
» Fahigkeit zur Selbstkorrektur
» Respekt vor der Tiefe des Lebens

Sie ist die Grundlage eines mundigen, modernen Glaubens, einer reifen Spiritualitat und einer
verantwortlichen Ethik.

© Norbert Rieser Seite 37 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

8.8 Ubergang: Warum dieses Kapitel zentral ist

Kapitel 8 bildet das Scharnier zwischen den philosophischen Grundlagenteilen (Kapitel 1-7)
und den gesellschaftspolitischen, spirituellen und lebenspraktischen Anwendungen (Kapitel 9-12).

Denn Orientierung als dialogische Praxis ist:
* der Kern jeder Demokratie,
» die Voraussetzung gelingender Beziehungen,
» die Essenz moderner Spiritualitat,
* und der Schlussel zur Lebenskunst.
Damit 6ffnet sich das Werk zum grofderen Kontext:

Wie orientieren sich Menschen im Zeitalter der Unsicherheit?

Wie reagieren sie auf politische, soziale und globale Spannungen?
Genau das behandelt Kapitel 9.

Kapitel 9 ist das politisch-gesellschaftliche Herzstiuck des Werkes. Hier wird der Weisheitskompass in
das grolie Weltgeschehen eingebettet und zeigt seine Relevanz fir Gegenwart, Demokratie, Ethik und
globale Krisen.

KAPITEL 9 - Zeitdiagnose, Politik, Weltlage

9.1 Einleitung: Orientierung in einer gestorten Welt

Wir leben in einer Epoche, die durch ein Paradox gepragt ist:

* Menschen sind freier als je zuvor,

» aber sie fuhlen sich Uberforderter als je zuvor.
Die Welt bietet:

+ ein Ubermal an Mdglichkeiten

+ ein Ubermal an Informationen

« ein Ubermal an Unsicherheiten
und gleichzeitig:

* einen Mangel an Orientierung

* einen Mangel an Vertrauen

* einen Mangel an gemeinsamer Wahrheit

Die moderne Weltlage ist gepragt von:

» geopolitischen Umbrichen

» gesellschaftlicher Fragmentierung

* demokratischer Erosion

* |dentitatskonflikten

© Norbert Rieser Seite 38 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

« digitaler Polarisierung
» Okonomischer Ungleichheit
* Kkultureller Verunsicherung
* religidser Neuorientierung
Die Frage nach Orientierung wird damit politisch, sozial und existenziell zugleich.

9.2 Zeitalter der Uberforderung: Psychopolitik der Gegenwart

Die Gegenwart fiihrt zu einer neuen Form von Uberforderung:

A) Informationsiiberlastung
Wir sind informiert, aber nicht orientiert.

B) Beschleunigung
Alles wird schneller - Kommunikation, Arbeit, Erwartungen.

C) Vergleichsdruck
Digitalisierung flhrt zu standiger Selbstoptimierung.

D) Identitatsfragmentierung
Menschen verlieren ihre sozialen Anker.

E) politische Ambivalenz
Wer gehort wozu? Worauf kann man sich noch verlassen?
Diese psychopolitische Lage fuhrt zu Angst — und Angst ist der Nahrboden fur Polarisierung.

9.3 Politische Stromungen im Licht des Weisheitskompasses

Der Kompass hilft zu verstehen, warum bestimmte politische Bewegungen wachsen und warum
Menschen radikalisiert werden:

A) Verlust der Achse des Seins

Menschen haben keinen inneren Frieden mehr — Angst — Bedurfnis nach autoritarer Ordnung.

B) Verlust der Achse des Werdens
Krisen Uberfordern — man sucht Schuldige statt Entwicklung.

C) Verlust der Freiheit

Menschen flhlen sich Uberfordert und geben Verantwortung ab — Populismus gewinnt.

D) Verlust der Weite
Transzendenz wird ersetzt durch ideologische Enge — Tribalismus.

© Norbert Rieser Seite 39 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

E) Verlust der inneren Ordnung

Kollektive Krisen erzeugen kollektive Orientierungslosigkeit.

9.4 Die multipolare Weltordnung
Die Welt entwickelt sich zu einem multipolaren System:
* USA: demokratische Spannung, kultureller Konflikt, Machtverlust
» China: technologischer und geopolitischer Aufstieg
* Russland: neoimperiale Machtpolitik
* Indien: neue geopolitische Zentralrolle
* EU: zwischen Normativitat und Schwache
» Nahost: Dauerinstabilitat (Israel, Iran, Arabische Welt, Hamas)
» Afrika: Wachstumsregion mit geopolitischen Verschiebungen
* Globaler Suden: neue Selbstbehauptung
Diese multipolare Welt fuhrt zu:

* Unsicherheit

» Konkurrenz

* Identitatskampfen

* Nationalismen

* kulturellen Spaltungen

Orientierung wird weltpolitisch notwendig.

9.5 Osterreich und Europa: Orientierungsschwéche einer saturierten Gesellschaft
Europa und Osterreich stehen vor dhnlichen Herausforderungen:

A) politischer Vertrauensverlust

Korruptionsskandale, Polarisierung, Parteiverdrossenheit.

B) Identitatskonflikte

Zwischen Tradition und Moderne, zwischen Offenheit und Angst.

C) Digitalisierung

Informationsblasen, Verschwoérungsnarrative, Verlust gemeinsamer Sprache.

D) Okonomische Unsicherheit

Inflation, Zukunftsangst, Ungleichheit.

E) religiose Neuordnung
Sakularisierung, aber steigendes Interesse an Spiritualitat.
Europa ringt um MaRB und Mitte — genau jene Dimensionen, die der Weisheitskompass starkt.

© Norbert Rieser Seite 40 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

9.6 Demokratie und Freiheit im Lichte des Kompasses
Demokratie lebt von:
 kritischer Rationalitat (Sein)
* Lernfahigkeit (Werden)
* Verantwortung (Freiheit)
* Koharenz (Innere Ordnung)
* Weite des Denkens (Transzendenz)
Wenn diese Elemente geschwiécht sind, passiert Folgendes:
* Populismus statt Mundigkeit
* Angst statt Freiheit
* Opferrollen statt Verantwortung
» Tribalismus statt Solidaritat
* Ideologie statt Dialog
Der Weisheitskompass ist eine Demokratiekompetenz:
 er starkt Urteilskraft

er fordert Ambiguitatstoleranz

* er verhindert Schwarz-Wei3-Denken
* er kultiviert MaR
* er halt das Denken offen

* er schutzt vor ideologischen Verengungen

9.7 Moderne Konflikte: Religion, Kultur, Identitat
Religion ist heute seltener dogmatisch, aber haufiger identitatspolitisch:
* Religion als Marker
* Religion als Protest
* Religion als Kulturkampf
* Religion als Ressource fur Sinn
* Religion als Resonanzraum
Der Weisheitskompass bietet einen Ansatz, um Religion nicht zur Waffe zu machen, sondern als

offenen Sinnhorizont zu verstehen.

9.8 Okologische und technologische Herausforderungen

A) Klimakrise

Erfordert Mal}, Verantwortung und Solidaritat — alles Achsen des Kompasses.

B) Kl und Digitalisierung

Erfordern Urteilskraft, Freiheit und ethische Orientierung.

© Norbert Rieser Seite 41 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

C) Wirtschaft

Erfordert ein neues Verstandnis von Wachstum und Malf3.

D) Biotechnologie

Erfordert Verantwortungsbewusstsein und Transparenz. Der Kompass liefert eine Struktur, um mit
diesen Herausforderungen reif umzugehen.

9.9 Globale Ethik und der Raum des Unverfiigbaren
Transzendenzoffene Weite bedeutet:
* Anerkennen, dass Welt groRer ist als Machtpolitik
* Respekt vor dem Leben
* Respekt vor Grenzen
* Verantwortung Uber die eigene Gruppe hinaus
* universelle Solidaritat
Es ist der spirituelle Kern einer globalen Ethik.

9.10 Ergebnis: Orientierung fir eine zerrissene Welt
Kapitel 9 zeigt:
* Die Welt ist unsicher.
* Menschen fuhlen sich uberfordert.
* Demokratie braucht innere Orientierung.
* Gesellschaften brauchen dialogische Praxis.
* Politik braucht Maf3 und Verantwortung.
« Spiritualitat braucht Offenheit statt Dogma.
» Ethik braucht Weite.

Der Weisheitskompass bietet ein anthropologisch, sozial und spirituell tragfahiges Modell fur
diese neue Epoche.

KAPITEL 10 — Spiritualitat in einer offenen Moderne

Kapitel 10 bildet den spirituellen Kern des Werkes. Hier wird erklart, wie eine moderne, offene,
vernunftige, existenzielle Spiritualitdt moglich ist, die ohne Dogmatik auskommt und zugleich Tiefe
ermoglicht.

10.1 Einleitung: Die Wiederkehr des Spirituellen

Die Moderne hat Religion kritisiert, entzaubert und relativiert. Doch sie hat Spiritualitat nicht abgeschafft
—im Gegenteil:

* Menschen suchen Tiefe,
* Menschen suchen Stille,
* Menschen suchen Weite,

* Menschen suchen Halt,

© Norbert Rieser Seite 42 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

* Menschen suchen Sinn,

* Menschen suchen Resonanz,

* Menschen suchen das GroRere,

* Menschen suchen eine Sprache fiir ihr Inneres.
Spiritualitat kehrt zurtck — nicht als Dogma, sondern als existenzielle Praxis. Moderne Spiritualitat ist:

 offen,

 frei,

* reflektiert,

 dialogisch,

» erfahrungsnah,

* transzendenzsensibel,

e und im besten Sinn: menschenfreundlich.

10.2 Was Spiritualitat heute nicht mehr ist
Moderne Spiritualitat ist nicht:
» starre Glaubigkeit
 autoritare Religion
* metaphysischer Absolutismus
* moralischer Rigorismus
* eskapistische Weltflucht
» esoterische Vereinfachung
* identitare Abgrenzung
» Sicherheitenproduktion
Diese Formen kollabieren in der Gegenwart,
weil der Mensch heute ein miindiges Subjekt ist:
» psychologisch reflektiert,
* sozial eingebettet,
* kritisch denkend,
* hermeneutisch sensibilisiert,

* freiheitsbewusst.

10.3 Was Spiritualitat heute ist

Moderne Spiritualitat ist:

A) Prasenz
Eine bewusste Form des Daseins: Wahrnehmen, horen, spuren, offen sein.

© Norbert Rieser Seite 43 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

B) Resonanz
Bewusste Beziehung zur Welt: Berlhrbarkeit, Empfanglichkeit, Dankbarkeit.

C) Tiefe

Zugang zu inneren Schichten: Intuition, Symbolfahigkeit, existenzielle Reflexion.

D) Weite

Anerkennung des Unverfiigbaren, Offnung zum GréReren.

Die Kunst, nicht dem Zuviel zu verfallen.

E) MaR

F) Freiheit

Selbstbestimmung ohne Egoismus, Verantwortung ohne Uberforderung.

G) Sinn

Die Fahigkeit, Bedeutung zu erleben, ohne sie dogmatisch zu fixieren.

Moderne Spiritualitat ist nicht Flucht, sondern Vertiefung der Wirklichkeit.

10.4 Die Rolle der Stille

Stille ist die Grundform aller Spiritualitat. In einer lauten Welt wird Stille:

heilsam,
klarend,
notwendig.

Stille
entschleunigt,
reinigt,
zentriert,
offnet,

verbindet.

Sie ist kein Ruckzug von der Welt, sondern eine Ruckkehr zu sich selbst.

10.5 Die Rolle des Korpers
Moderne Spiritualitat ist leiblich. Sie beginnt nicht im Kopf, sondern im Korper:

Atmung

Haltung

Spannung und Entspannung
Bewegung

Resonanz

© Norbert Rieser Seite 44 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

* Rhythmus
Der Korper ist das Tor zur Tiefe.

10.6 Die Rolle der Sprache
Spiritualitat bendtigt eine Sprache, die nicht definiert, sondern 6ffnet:
* Trost
* Frieden
* Segen
» Berufung
» Dankbarkeit
* Vergebung
* Versohnung
+ Weite
Diese Worte sind Schliissel zu inneren Raumen.

10.7 Rituale als Formen der Selbstvergewisserung
Rituale sind nicht magisch. Sie sind symbolische Gesten, die Ordnung erzeugen.
Beispiele:

* Anzunden einer Kerze

» Schweigen

* gemeinsames Essen

» Segensgeste

+ Ubergangsrituale

* Verabschiedungen

» Dankbarkeitsrituale
Rituale:

« strukturieren Ubergénge,

* geben innere Form,

» verbinden Menschen,

» schaffen Resonanz.

10.8 Der Weisheitskompass als spirituelle Praxis

Jede Achse des Kompasses hat eine spirituelle Qualitat:

Sein

Stille, Prasenz, Wahrnehmung, kontemplative Haltung.

© Norbert Rieser Seite 45/ 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

Werden

Trost, Heilung, Verséhnung, Neuanfang.

Freiheit
Berufung, Verantwortung, Mut, Mal}.

Innere Ordnung
zentrales spirituelles Ziel: Ein stimmiges Selbst vor dem Hintergrund der Welt.

Transzendenzoffene Weite

Offenheit flr das Grolere — nicht als Dogma, sondern als Erfahrung der Weitung.

10.9 Spiritualitat als Lebenskunst
Moderne Spiritualitat ist eine Lebenshaltung:
* achtsam,
* dankbar,
» prufend,
* malvoll,
 dialogisch,
» verantwortungsfahig,
* weise.

Sie ist die spirituelle Form von Lebenskunst.

10.10 Ubergang

Kapitel 10 zeigt: Eine moderne, offene Spiritualitat ist moglich — und sie steht nicht im Gegensatz zu
Vernunft oder Freiheit. Nun folgt der Schritt in die philosophisch-existenzielle Kronung des Werkes:

— Kapitel 11: Transzendenz und Lebenskunst
— Kapitel 12: Synthese des gesamten Buches

KAPITEL 11 — Transzendenz und Lebenskunst

Kapitel 11 ist das existenziell-philosophische Herzstick des Buches: Die Verbindung von
Transzendenz, Freiheit, Weite und Lebenskunst.

11.1 Einleitung: Warum Transzendenz?

Transzendenz ist eines jener Worter, die oft verwendet, aber selten verstanden werden. Traditionell
meint Transzendenz ,das Jenseitige®, aber im zeitgemal reflektierten (,aufgeklarten®) Denken bedeutet
es etwas anderes:

+ die Dimension des Unverfugbaren,

« das ,Mehr“, das wir nicht besitzen, aber erfahren,

© Norbert Rieser Seite 46 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

» der Horizont, der unser Denken weitet,
» die Tiefe, die unsere Existenz tragt,
* der Raum, in dem Vertrauen maoglich wird,
* der Sinnhimmel unseres Lebens.
Transzendenz ist kein Gegenstand. Sie ist eine Erfahrungsweise und eine Deutungshaltung.
Und sie ist der Schliissel zur Lebenskunst.

11.2 Was Transzendenz NICHT ist
Zeitgemale, reife Transzendenz ist NICHT:
* ein Dogma
* eine metaphysische Behauptung
* ein religidses Objekt
* ein religidoser Befehl
* ein magisches Prinzip
+ eine Uberhéhung des Ubernatiirlichen
Sie braucht keine Uberzeugungsstrategien. Sie wirkt durch Erfahrung, Resonanz, Weitung.

11.3 Was Transzendenz IST

Transzendenz ist:

A) Die Weitung des Erlebens

Ein Moment, in dem wir spuren: ,Die Welt ist gro3er als meine Angst.”

B) Die Offnung des Denkens

Der Gedanke, dass es Mdglichkeiten gibt, die wir noch nicht sehen.

C) Die Tiefe des Fuhlens

Der Augenblick, in dem wir uns beruhrt fihlen von etwas, das grof3er wirkt als wir selbst.

D) Der Horizont der Freiheit

Freiheit ware leer, wenn sie nicht auf etwas GroRReres hin zielt.

E) Das Symbol des Vertrauens

Es gibt ein ,Mehr* — nicht als Wissen, sondern als existenzielles Splren.

F) Der Raum der Hoffnung

Wir hoffen nicht, weil wir wissen — sondern weil wir den Horizont spuren.

© Norbert Rieser Seite 47 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

11.4 Die groRen Denker der Transzendenz

Kant: Die Grenzen der Vernunft

Wir kénnen Uber Transzendenz nicht verfligen. Aber wir kdnnen uns sinnvoll darauf beziehen.

Jaspers: Das Umgreifende

Transzendenz ist der Raum, der uns tragt in Grenzsituationen.

Ricceur: Das Symbolische
Transzendenz erscheint im Mehrdeutigen, im Dichten, im Offnenden.

Whitehead & Gocke: Der mit-werdende Horizont

Gott nicht als fertiges Sein, sondern als Weite, Moglichkeit, Prozess. Transzendenz ist der poetische,
tiefe, nicht-fixierbare Sinnhorizont unserer Existenz.

11.5 Lebenskunst als Haltung zur Transzendenz

Lebenskunst ist die Fahigkeit, ein Leben zu fiihren, das:

» stimmig,

o frei,

» verantwortlich,
* weise,

* malvoll,

o tief,
 dialogisch

* und offen
ist.

Doch Lebenskunst gelingt nur dann, wenn der Mensch eine innere Weite hat. Ohne
Transzendenz wird Lebenskunst zu:

* Egozentrik,
» Selbstoptimierung,
* Leistungsaskese,

* Perfektionismus.

Transzendenz macht Lebenskunst menschenfreundlich.

© Norbert Rieser Seite 48 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

11.6 Die Rolle der Transzendenz im Weisheitskompass

Der au3ere Kreis — transzendenzoffene Weite — ist der Schlussel:

A) Im Sein

Wir sehen die Welt nicht nur pragmatisch, sondern als Resonanzraum.

B) Im Werden
Wir verstehen, dass Wandel Sinn haben kann, auch wenn wir ihn nicht kontrollieren.

C) In der Freiheit

Wir entscheiden nicht nur aus dem Ego, sondern aus einer inneren Tiefe.

D) In der inneren Ordnung
Wir finden Ruhe, weil wir nicht alles selbst tragen missen.
Transzendenz ist keine Antwort — sie ist ein Raum, in dem Antworten entstehen konnen.

11.7 Praktische Gestalten der Transzendenz

Transzendenz zeigt sich nicht in Dogmen, sondern in Momenten:

A) Augenblick der Stille
Ein Moment ohne Larm, ohne Innenmonolog.

B) Augenblick der Dankbarkeit

Dankbarkeit ohne Adressat ist dennoch real.

C) Augenblick des Vertrauens
.ich weild nicht, wie es weitergeht, aber ich gehe weiter.”

D) Augenblick der Versohnung

Zwei Menschen finden Frieden — nicht erklarbar, aber spurbar.

E) Augenblick des Staunens
Natur, Musik, Kunst, Begegnung.

F) Augenblick des Mutes

Ein Schritt, der gréler ist als die Angst. Jeder dieser Momente ist ein Fenster zur Transzendenz.

11.8 Die geistige Tugend der Weite
Die wichtigste Tugend der Lebenskunst ist Weite:

 Weite des Denkens

© Norbert Rieser Seite 49 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

* Weite des Fuhlens

* Weite des Mutes

* Weite der Perspektiven
* Weite der Geduld

* Weite der Verantwortung

Weite ist das Gegenteil von:
* Enge

* Fundamentalismus

* Angststarre

* ideologischer Fixierung

» Selbstuberforderung

Weite und Freiheit sind Geschwister.
Weite und Vertrauen sind Partner.
Weite ist die Lunge des Geistes.

11.9 Zusammenfiuhrung von Transzendenz und Lebenskunst

Lebenskunst bendtigt drei Elemente:

A) Prasenz (Sein)

Die Fahigkeit, da zu sein.

B) Integration (Werden)
Die Fahigkeit, Wandel zu bewaltigen.

C) Verantwortung (Freiheit)

Die Fahigkeit zu entscheiden. Diese drei Achsen erhalten ihre Tiefe durch:

D) Innere Ordnung
Stimmige Selbststruktur.

E) Transzendenz

die Weite, die Lebenskunst erst zur Weisheit macht.

11.10 Ubergang zum Schlusskapitel

Kapitel 11 fuhrt das Werk zur Schwelle seiner Gesamtsynthese:

© Norbert Rieser Seite 50 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

* Der Mensch als deutendes Wesen

* Die Rolle von Erfahrung

» Die Bedeutung religidser Sprache

* Die Kraft des hermeneutischen Verstehens

* Der Weisheitskompass als Struktur menschlicher Orientierung
* Moderne Psychologie und Sozialwissenschaft

* Politische und gesellschaftliche Kontexte

Spiritualitat und Transzendenz

Alles kulminiert jetzt in:

Wir erreichen nun den Hohepunkt des gesamten Werkes. Kapitel 12 bandelt alles, was vorher
erarbeitet wurde, in eine Synthese. Es ist das Schlusskapitel, der geistige Kern, die kompositorische
Abrundung.

KAPITEL 12 — Schlusskapitel / Synthese des gesamten Buches

12.1 Einleitung: Was dieses Buch zusammenhalt

Dieses Buch begann mit einer einfachen Frage:
Wie findet ein Mensch im 21. Jahrhundert Orientierung?

Wir haben diese Frage aus vielen Richtungen beleuchtet:

* philosophisch

* psychologisch

* hermeneutisch

» sozialwissenschaftlich

» theologisch

 spirituell

* politisch

» existenziell
Der Grundgedanke blieb immer derselbe: Orientierung entsteht nicht durch fertige Wahrheiten, sondern
durch eine Weise, das Leben zu deuten. Diese Deutungsweise ist der Weisheitskompass — ein
Modell, das die grundlegenden Bewegungen des Menschseins sichtbar macht:

« Sein

* Werden

* Freiheit

* innere Ordnung

+ transzendenzoffene Weite

In diesem Schlusskapitel werden diese Strukturen zu einer einzigen Bewegung verbunden:
der Bewegung der Lebenskunst.

© Norbert Rieser Seite 51 /60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

12.2 Die groRe Synthese:
Der Mensch als resonantes, werdendes, verantwortliches Wesen

Der Mensch ist weder véllig frei noch véllig determiniert, weder rein rational noch rein emotional, weder
rein individuell noch rein sozial. Er ist ein Resonanzwesen:

* Er wird von der Welt beruhrt. (Sein)
* Er wachst durch die Zeit. (Werden)
» Er gestaltet sich durch Entscheidungen. (Freiheit)

Damit der Mensch nicht zerfallt, braucht er eine innere Ordnung, damit diese Ordnung nicht erstickt,
braucht er eine Weite, die seine Freiheit nicht Uberfordert. Diese funf Elemente bilden die Landkarte
der menschlichen Existenz.

12.3 Die Einheit der drei Achsen

Sein

— Ohne Sein kann der Mensch sich selbst nicht sptiren. Er verliert sich im Aul3en, im Larm, im
Funktionieren.

Werden
— Ohne Werden staut sich das Unbewaltigte. Der Mensch bleibt gefangen im Alten.

Freiheit

— Ohne Freiheit wird der Mensch Objekt seiner Umstande. Er verliert Verantwortung und Richtung.

Gemeinsam
Sie bilden ein Dreieck aus:
* Wahrnehmung
« Entwicklung
* Gestaltung
Aus diesem Dreieck erwachst die Lebenskunst.

12.4 Innere Ordnung als integratives Zentrum
Innere Ordnung entsteht, wenn:
» Gefuhle verstanden,
» Erfahrungen integriert,
» Entscheidungen reflektiert,
» Selbstbilder geklart,
» Grenzen akzeptiert,

* Moglichkeiten ergriffen werden.

Innere Ordnung ist kein starres System. Sie ist ein bewegliches Zentrum,
das stabil bleibt, weil es lebendig ist.

© Norbert Rieser Seite 52 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

Innere Ordnung ist:
e das ,Ja“ zu sich selbst,
e das Vertrauen, dass es halt,
» die Ruhe nach einer Entscheidung,

« die Klarheit inmitten der Vieldeutigkeit.

12.5 Transzendenzoffene Weite — die Krone der Orientierung
Jeder Mensch weil}:
*  Wir kdnnen nicht alles planen.
* Wir kdnnen nicht alles kontrollieren.
*  Wir wissen nicht genug.

* Wir kbnnen nicht alles verhindern.

Und trotzdem leben wir weiter. Diese Bewegung nach vorne, trotz Unsicherheit, trotz Angst, trotz
Unvollkommenheit, nennt man: Transzendenzoffene Weite.

Sie bedeutet:
* \Vertrauen ohne Garantie
* Hoffnung ohne Besitz
» Dankbarkeit ohne Erklarung
* Mut ohne absolute Gewissheit
« Sinn ohne Dogma

Weite ist die Haltung, in der der Mensch sich nicht verschliel3t und nicht verengt, sondern gedéffnet
bleibt fur das, was ihn tragt.

12.6 Die Synthese als Lebensform
Die Synthese dieses Buches ist nicht theoretisch. Sie ist eine Lebensform.

A) Prasenz (Sein)

— Die Fahigkeit, da zu sein und zu spuren.

B) Integration (Werden)

— Die Fahigkeit, Verletzungen, Erfahrungen und Wandel zu verarbeiten.

C) Verantwortung (Freiheit)
— Die Fahigkeit, Entscheidungen zu treffen, die tragen.

D) Koharenz (Innere Ordnung)
— Die Fahigkeit, stimmig zu leben.

© Norbert Rieser Seite 53 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

E) Weite (Transzendenz)

— Die Fahigkeit, offen zu bleiben fur das Mehr. Diese finf Fahigkeiten sind die Tugenden des 21.
Jahrhunderts. Sie sind kein Luxus. Sie sind Uberlebenskompetenzen — flr Individuen, Beziehungen,

Gesellschaften und Demokratie.

12.7 Der Weisheitskompass als Haltung

Der Kompass ist nicht nur ein Modell. Er ist eine Haltung:

priifend,

offen,

kritisch,
mafvoll,
dialogisch,
achtsam,
verantwortlich,

transzendenzsensibel.

Es ist die Haltung eines modernen, reifen Glaubens — der nicht belehrt, sondern begleitet.

12.8 Der Beitrag dieses Ansatzes zur Gegenwart

Der Weisheitskompass kann helfen:

in der Psychologie

— fur Selbstregulation, Integration, Resilienz.

in der Seelsorge

— flr Trost, Verséhnung, Lebensdeutung.

in der Philosophie

— fur hermeneutische Tiefe und Existenzialitat.

in der Spiritualitat

— flr eine offene, tragfahige, moderne Religiositat.

in der Politik

— fur demokratische Reife und Ambiguitatstoleranz.

in der Gesellschaft

— fur eine Kultur des Dialogs statt der Polarisierung.

im Alltag

— fur Klarheit, Stille, Maf3, Freiheit und Mut. Dies ist mehr als ein Buch: Es ist eine Schule der

Aufmerksamkeit.

© Norbert Rieser Seite 54 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

12.9 Der Mensch als Suchender, Werdender, Freier
Am Ende bleibt eine einfache Wahrheit:

Der Mensch ist ein deutendes Wesen.

Er lebt in Bedeutungen.

Er braucht Sprache, um Tiefe zu erfassen.

Er braucht Weite, um Freiheit zu ertragen.

Er braucht innere Ordnung, um leben zu kdnnen.
Er braucht Wandel, um zu wachsen.

Er braucht Prasenz, um sich nicht zu verlieren.

Der Mensch ist ein Wesen der Resonanz.
Und er ist ein Wesen der Verantwortung.

Der Weisheitskompass zeigt: Beides gehort zusammen.

12.10 Schlussbild: Der zentrierte Mensch im offenen Horizont

Stellen wir uns ein Bild vor: Ein Mensch steht in der Mitte eines weiten, offenen Raumes. Nichts
schlieldt sich, nichts drangt ein. Er spurt den Boden. Er atmet ruhig. Er sieht den Horizont. Er weil3:

* Das Leben ist begrenzt und doch weit.
* Ich kann nicht alles, aber ich kann etwas.
* Ich muss nicht perfekt sein, um wahr zu leben.
* Ich bin getragen von einer Weite, die ich nicht besitze.
* Ich bin frei, weil ich verantwortlich bin.
* Ich bin ich — und das genugt, um zu beginnen.
Dies ist die Quintessenz des Buches.

12.11 Schlusswort: Die Kunst des offenen Geistes

Weisheit ist nicht Wissen. Weisheit ist:

» die Kunst, zu leben,

+ die Kunst, zu deuten,

 die Kunst, sich selbst zu verstehen,
 die Kunst, anderen zu begegnen,

» die Kunst, mit Unsicherheit zu leben,
* die Kunst, nicht zu verengen,

 die Kunst, nicht zu verzweifeln,

» die Kunst, offen zu bleiben.

Weisheit ist die Kunst des offenen Geistes.

© Norbert Rieser Seite 55/ 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

LESER*INNEN-ANSPRACHE Nachwort
Liebe Leserin, lieber Leser,

dieses Buch ist im Dialog entstanden — im Dialog mit einer Welt, die sich verandert, und mit Menschen,
die nach Halt und Sinn fragen. Vielleicht stehen Sie selbst an einer Schwelle: zwischen einem alten
Lebensabschnitt und einem neuen, zwischen Uberforderung und neuer Klarheit. Vielleicht fihlen Sie,
dass das Leben mehr verlangt als Effizienz: Tiefe, Aufrichtigkeit, Mut.

Der Weisheitskompass ist ein Angebot. Kein fertiges System. Keine dogmatische Lehre.
Sondern ein Raum, in dem Sie sich orientieren kdnnen — mit Ihrer eigenen Geschichte, Ihren eigenen
Fragen, Ihrem eigenen Weg. Wenn dieses Buch Ihnen hilft, ein wenig prasenter, freier, dankbarer oder
mutiger zu werden, hat es seinen Zweck erflillt. Ich danke lhnen, dass Sie diesen Weg gehen.

KURZVITA DES AUTORS
Norbert Rieser, Dipl.-HTL-Ing.

Technischer Sachverstandiger (i.R.), Prozessbegleiter, philosophisch-theologischer Autor. Studium an
der Johannes Kepler Universitat Linz und der Katholischen Privatuniversitat Linz. Langjahrige
Tatigkeit in Konstruktion, Entwicklung, Forschungsprojekten, Flugzeug- und Motorentechnik sowie im
Sicherheits- und Qualitdtsmanagement.

Weiterbildung in Philosophie, Sozial- und Wirtschaftswissenschaften, Philosophie, Hermeneutik
und Religionswissenschaft. Erfahrener Begleiter von Veranderungsprozessen, mit besonderer
Kompetenz in existenzieller Beratung, Ethik, spiritueller Sprachkritik und zeitgemafer Transzendenz-
reflexion. Aktuelles Wirkungsfeld: Familie (generationsubergreifend), Prozessethik, Lebenskunst,
Erwachsenenbildung, Museumspadagogik flr Freunde und Bekannte, theologische Orientierung.

MISSION STATEMENT & VISION DES GESAMTWERKS

Mission Statement:

Dieses Werk soll Menschen befahigen, in einer komplexen Welt klar, frei und weise zu leben. Es
verbindet die Tiefen menschlicher Erfahrung mit einer modernen, dialogischen Spiritualitat. Es ist ein
Kompass flr Prasenz, Reifung und Sinn.

Vision:
Eine Kultur, in der Freiheit verantwortet wird, Wandel integriert wird, Dialog wichtiger ist als Gewissheit,

und Weite wichtiger als Dogma. Eine Gesellschaft, die ihre Orientierung nicht verliert, weil sie gelernt
hat, innerlich zu stehen.

© Norbert Rieser Seite 56 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

A AR T S i o

1

= © ® N O O A WN

ZEHN ZITATE FUR BUCH, WEBSITE & VORTRAGE

Weisheit beginnt dort, wo die Angst still wird und die Wahrnehmung erwacht.
Freiheit ohne Mal3 erschépft. Freiheit mit Mal3 befreit.

Die innere Ordnung ist kein Zustand — sie ist eine tagliche Praxis.
Transzendenz ist keine Meinung, sondern eine Weitung des Herzens.

Wir leben nicht in Fakten, sondern in Deutungen.

Wer sich der eigenen Geschichte stellt, verliert die Zukunft nicht.

Spiritualitdt ohne Freiheit ist Enge — Freiheit ohne Spiritualitét ist Leere.

Die Welt wird versténdlich, wenn sie dialogisch wird.

Reife ist die Fahigkeit, Unterschiedliches zusammenzuhalten.

0.Ein Kompass zeigt nicht die L6sung — er zeigt die Richtung.

. FRAGENKATALOG FUR LESER*INNEN / GRUPPENDISKUSSION

. Welche Achse des Kompasses spricht mich am meisten an — und warum?
. Wo fehlt mir im Moment innere Ordnung?

. Welche Erfahrungen rufen nach Integration?

. Wie treffe ich Entscheidungen — aus Angst, aus Pflicht oder aus Freiheit?
. Wo verschlief3t sich mein Denken? Wo 6ffnet es sich?

Was bedeutet flir mich Hoffnung?

Welche Rolle spielt Transzendenz in meinem personlichen Alltag?

Was hindert mich daran, prasenter zu leben?

. Welche Werte tragen mich durch Krisen?

0.Welche nachste Entscheidung verlangt Mut?

© Norbert Rieser Seite 57 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

MANIFEST - ,,DIE 12 PRINZIPIEN DES WEISHEITSKOMPASSES*“

. Prasenz geht der Weisheit voraus.

. Wachstum ist Integration, nicht Optimierung.
. Freiheit ist Verantwortung.

. Innere Ordnung entsteht durch Stimmigkeit.
. Weite 6ffnet Sinn.

. Deutung ist menschlicher Grundvollzug.

. Dialog ist der Raum des Verstehens.

0 N O OB~ WN -

. Mut ist der Motor jeder Reifungsbewegung.

9. Dankbarkeit ist eine geistige Kraft.

10.Mal ist die vergessene Tugend der Moderne.
11.Transzendenz ist eine Haltung, keine Behauptung.
12.Lebenskunst bleibt unabschliel3bar.

11. POETISCHE MEDITATION (offen)

,lch atme.

Ich bin hier.

Die Welt beruhrt mich, und ich berthre sie.
Ich bin nicht fertig,

ich werde.

Ich entscheide,

und die Entscheidung formt mich.

Ich suche meine Mitte,

und manchmal finde ich sie,

manchmal finde sie mich.

Ich 6ffne mich der Weite,

dem Raum, der groRer ist als meine Angst.
Und so gehe ich weiter —

aufrechter, ruhiger, weiser.”

12. PERSONLICHER AUTOR*INNENBRIEF AN DIE LESER

Liebe Leserin, lieber Leser,

dieses Buch ist aus einem langen Weg entstanden: aus Fragen, aus Bruchen, aus Erfahrungen, die
mich Uberrascht, verletzt, erweitert und verwandelt haben. Ich habe gelernt: Orientierung ist nichts, das
man besitzt. Sie ist etwas, das wachst, wenn man bereit ist, zuzuhéren — dem Leben, der Welt, sich
selbst. Ich habe versucht, in diesem Buch einen Kompass zu finden, der nicht belehrt, sondern
begleitet. Wenn er lhnen Mut schenkt, wenn er Sie ein wenig klarer oder ruhiger macht, dann hat er
seinen Zweck erfullt. Danke, dass Sie sich auf diese Reise einlassen.

lhr
Norbert Rieser

© Norbert Rieser Seite 58 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

FLYER - ,,Weisheitskompass*

WEISHEITSKOMPASS
Orientierung in einer offenen zeitgeméalen Gegenwart

Wie findet ein Mensch in unserer Zeit heute Halt, wenn alte Sicherheiten briichig werden? Der
Weisheitskompass zeigt funf Grundbewegungen menschlicher Reife:

» Sein: prasent werden
* Werden: biografische Integration
* Freiheit: Entscheidungen, die tragen
* Innere Ordnung: Klarheit und Stimmigkeit
* Weite: Sinn und Horizont
Ein Buch fur Menschen, die im Wandel Haltung, Tiefe und reife Freiheit suchen.

Interessiert? Ich freue mich Uber jede Ruckmeldung, jedes Gesprach und jede Person,
die dieses Denken weiter mit mir auslotet.

Kontakt:
Norbert Rieser

A
TRANSZENDENZ-

HORIZONT

Offenheit des Sinns, Resonanzraun

WISSEN
kritisch gepruft,
WEISHEIT sprachbewusst

ma volle Orientier- | geklart
Urtelskfraft T =

KRITISCHE SELBST-
REFLEXION

Fallibilismus,
Perspektivenb

ENSWELI ERFARRY

GLAUBEN

existenzielle Haltung,

© Norbert Rieser Seite 59 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/
https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/download/
https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

»Weisheits-Kompass“ vermittelt in einer
Zeit der Unbestindigkeit und des Wandels
Erkenntnisse aus der Weisheitstradition,
die einen reflektierten Zugang zum Leben
aufzeigen. Leserinnen und Leser sind ein-
geladen, sich mit zeitlosen Ideen und Wer-
ten bedeutender Geistesstromungen ausei-
nanderzusetzen und gegenwiirtige L.ebens-
kunst in ihren personlichen Erfahrungs-
horizont einzubringen.

Anhand fundierter Gedan-
ken und inspirierender Pa-
rabeln prisentiert es einen
praktischen Kompass fiir
ein erfiilltes Dasein.
Norbert Rieser ist Ingenieur und Gutach-
ter i.R. sowie Prozessberater aus Berufung.
Seine Arbeit verbindet technisches Denken
mit philosophischer Reflexion

und zeitgemiBer Lebenskunst.

Wie finden wir
Orientierung in der
Gegenwart?

WEISHEITS- |
KOMPASS |

zeitgemal reflektierte
Orientierung in
der Gegenwart

NORBERT RIESER

Der Weisheitskompass beschreibt fiinf
Grundkrifte menschlicher Reife:
Prisenz, biografische Integration,
Freiheit, innere Ordnung und

weite Sinnoffenheit.

Ein Buch fiir Menschen, die im
Wandel Haltung suchen.

© Norbert Rieser Seite 60 / 60


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

	DER WEISHEITSKOMPASS
	TEIL I – GRUNDLAGEN DES MENSCHLICHEN VERSTEHENS
	KAPITEL 1 – Einleitung: Der Mensch als deutendes Wesen
	1.1 Der Mensch lebt in Bedeutungen, nicht in Fakten
	1.2 Die Struktur menschlichen Verstehens
	1.3 Das Ziel des Werkes

	KAPITEL 2 – Erfahrung: Phänomenologie und Existenz
	2.1 Erfahrung als leibliche Weltbegegnung
	2.2 Existenzielle Erfahrung
	2.3 Die Tiefendimension der Erfahrung

	KAPITEL 3 – Religionspsychologie und die Sprache der Tiefe
	3.1 Was sind religiöse Erfahrungsbezeichnungen?
	3.2 Psychologisch
	3.3 Sozialwissenschaftlich
	3.4 Theologisch

	TEIL II – DER WEISHEITSKOMPASS
	KAPITEL 4 – Der Weisheitskompass und die Sprache der Erfahrung
	4.1 Struktur des Modells (Diagrammerklärung)
	4.2 Tabelle: Religiöse Erfahrungsbezeichnungen im Kompass

	KAPITEL 5 – Hermeneutik des Verstehens: Theologie ohne Dogmatismus
	5.1 Hermeneutik als Kunst der Deutung
	5.2 Kant, Gadamer, Ricœur
	5.3 Whitehead und Göcke

	KAPITEL 6 – Religionspsychologie, Sozialwissenschaft
	und zeitgemäße Lebensführung
	6.1 Die drei Zugänge
	6.2 Freiheit und Verantwortung heute
	6.3 Der Weisheitskompass als Balancierhilfe

	KAPITEL 7 – Praktische Anwendung: Seelsorge, Beratung, Gemeinde, Alltag
	KAPITEL 8 – Orientierung als dialogische Praxis
	KAPITEL 9 – Zeitdiagnose: Politik, Gesellschaft, Weltlage
	KAPITEL 10 – Spiritualität in einer offenen Moderne
	KAPITEL 11 – Transzendenz und Lebenskunst
	KAPITEL 12 – Synthese
	NACHWORT
	Komplette Langfassung
	KAPITEL 1 – Einleitung: Der Mensch als deutendes Wesen
	1.1 Der Mensch lebt in Bedeutungen, nicht in bloßen Fakten
	1.2 Die Struktur des Verstehens: Der Weg von der Erfahrung zur Orientierung
	1.3 Die Krise der Deutung in der Gegenwart
	1.4 Die Notwendigkeit einer neuen Orientierungskunst
	1.5 Der Weisheitskompass als Antwort auf die moderne Situation
	1.6 Die Aufgabe des Buches
	1. Ein anthropologisches Ziel
	2. Ein hermeneutisches Ziel
	3. Ein spirituelles Ziel

	1.7 Eine Haltung, die trägt

	KAPITEL 2 – Erfahrung: Phänomenologie und Existenz
	2.1 Erfahrung als Ursprung des Verstehens
	2.2 Die leibliche Dimension: Merleau-Ponty
	2.3 Die existenzielle Dimension: Jaspers, Kierkegaard
	2.4 Die narrative Dimension: Ricœur
	2.5 Die symbolische Dimension: Sprache der Tiefe
	2.6 Die Ambivalenz der Erfahrung
	2.7 Die Rolle der Unsicherheit
	2.8 Die Öffnung zur Transzendenz
	2.9 Übergang zu Kapitel 3
	KAPITEL 3 – Religionspsychologie und die Sprache der Tiefe
	3.1 Einleitung: Wenn Erfahrung nach Sprache sucht

	3.2 Was sind religiöse Erfahrungsbezeichnungen?
	3.3 Psychologische Funktion religiöser Begriffe
	1. Selbstzugang ermöglichen
	2. Emotionen integrieren
	3. Lebensereignisse strukturieren

	3.4 Sozialwissenschaftliche Funktion: Sprache als soziales Band
	3.5 Hermeneutische Funktion: Verstehen des Unverfügbaren
	3.6 Theologische Offenheit: Gott als Deutungshorizont
	3.7 Religiöse Erfahrungsbezeichnungen – Psychologie, Hermeneutik, Praxis
	3.8 Fallbeispiele (psychologisch + existenziell)
	Beispiel 1 – Trost
	Beispiel 2 – Ergriffenheit
	Beispiel 3 – Berufung

	3.9 Warum moderne Menschen diese Begriffe noch brauchen
	3.10 Übergang zu Kapitel 4
	KAPITEL 4 – Der Weisheitskompass und die Sprache der Erfahrung
	4.1 Einleitung: Warum ein Orientierungsmodell notwendig ist

	4.2 Grundstruktur des Weisheitskompasses
	Diagramm-Erklärung (sprachlich statt grafisch)

	4.3 Die drei Achsen des Weisheitskompasses
	A. Die Achse des Seins – Wahrnehmung und Präsenz
	Psychologisch
	Hermeneutisch
	Spirituell

	B. Die Achse des Werdens – Wandel, Prozess, Integration
	Psychologisch
	Hermeneutisch
	Spirituell

	C. Die Achse der Freiheit – Entscheidung, Verantwortung, Maß
	Psychologisch
	Hermeneutisch
	Spirituell


	4.4 Zentrum des Modells: Innere Ordnung
	Hermeneutisch
	Spirituell

	4.5 Der äußere Kreis: Transzendenzoffene Weite
	4.6 Tabellenintegration: Begriffe entlang der drei Achsen
	4.7 Ein Praxisbeispiel: Orientierung im Alltag
	1. Sein
	2. Werden
	3. Freiheit

	4.8 Zusammenfassung des Modells
	KAPITEL 5 – Hermeneutik des Verstehens: Theologie ohne Dogmatismus
	5.1 Einleitung: Warum Hermeneutik?

	5.2 Die kantische Wende: Die Grenzen des Wissens
	5.3 Gadamer: Verstehen ist immer dialogisch
	5.4 Ricœur: Symbol gibt zu denken
	5.5 Jaspers: Chiffren der Transzendenz
	5.6 Whitehead und Göcke:
	Gott als Tiefendimension, nicht als metaphysisches System
	Whitehead
	Göcke

	5.7 Hermeneutik und zeitgemäße Theologie
	5.8 Hermeneutik als Schutz vor Missverständnissen
	5.9 Der Weisheitskompass als hermeneutische Struktur
	5.10 Ergebnis: Theologie ohne Dogmatismus
	KAPITEL 6 – Religionspsychologie,
	Sozialwissenschaft und zeitgemäße Lebensführung
	6.1 Einleitung: Der Mensch zwischen Innenwelt und Welt

	6.2 Religionspsychologie: Der Mensch als suchendes Wesen
	6.2.1 Bedürfnis nach Sinn
	6.2.2 Bedürfnis nach Zugehörigkeit
	6.2.3 Bedürfnis nach Kontingenzbewältigung
	6.2.4 Bedürfnis nach innerer Kohärenz

	6.3 Sozialwissenschaftliche Perspektive: Mensch in Gesellschaft
	6.3.1 Gesellschaftliche Erwartungen
	6.3.2 Die Krise der Orientierungssysteme
	6.3.3 Politik und Kultur

	6.4 Moderne Lebensführung: Herausforderungen und Chancen
	6.4.1 Die Illusion der Autonomie
	6.4.2 Die Überforderung durch Optionen
	6.4.3 Verlust der Stille

	6.5 Brücke: Was Religionspsychologie und Sozialwissenschaft gemeinsam zeigen
	6.6 Der Weisheitskompass als Antwort auf heutige Lebensführung
	Sein
	Werden
	Freiheit
	Innere Ordnung
	Transzendenzoffene Weite

	6.7 Tabelle: Heutige Lebensführung im Licht des Weisheitskompasses
	6.8 Ergebnis: Warum dieser Ansatz nötig ist
	KAPITEL 7 – Praktische Anwendung: Beratung, Alltag, Seelsorge, Gemeinde
	7.1 Einleitung: Von der Theorie zur gelebten Praxis

	7.2 Grundprinzip: Orientierung als dialogische Praxis
	7.3 Anwendung in Beratung und Seelsorge
	A) Die Achse des Seins: Wahrnehmung und Präsenz
	Rolle in der Beratung / Seelsorge

	B) Die Achse des Werdens: Biographie, Wandel, Integration
	Rolle in der Beratung / Seelsorge

	C) Die Achse der Freiheit: Entscheidung, Verantwortung, Maß
	Rolle in der Beratung / Seelsorge


	7.4 Die innere Ordnung als Ziel jeder Beratung
	7.5 Transzendenzoffene Weite: Spiritualität im Beratungsprozess
	7.6 Praktische Fallbeispiele
	Fallbeispiel 1: Entscheidungskrise
	Fallbeispiel 2: Trauerarbeit
	Fallbeispiel 3: Beziehungskrise

	7.7 Tabelle – Der Weisheitskompass in Seelsorge, Beratung und Alltag
	7.8 Aufzeigen von Anwendungen in der Gemeinde
	In Predigt und Unterricht
	In Gruppen und Kreisen
	In der Kirchenleitung

	7.9 Anwendung im Alltag
	7.10 Ergebnis: Eine praxisfähige Orientierungsethik
	KAPITEL 8 – Orientierung als dialogische Praxis
	8.1 Einleitung: Orientierung entsteht nicht im Alleingang

	8.2 Orientierung als Beziehungsgeschehen
	A) Der Dialog mit sich selbst
	B) Der Dialog mit anderen
	C) Der Dialog mit der Welt
	D) Der Dialog mit der Sprache
	E) Der Dialog mit dem Unverfügbaren

	8.3 Orientierung als Prozess, nicht als Zustand
	8.4 Der Weisheitskompass als dialogisches Instrument
	A) Wahrnehmung (Sein)
	B) Entwicklung (Werden)
	C) Freiheit (Freiheit)
	D) Innere Ordnung
	E) Transzendenzoffene Weite

	8.5 Tabellenintegration: Der Dialogcharakter aller Achsen
	8.6 Die vier Ebenen dialogischer Orientierung
	E1 – Die psychische Ebene
	E2 – Die soziale Ebene
	E3 – Die kulturelle Ebene
	E4 – Die spirituelle Ebene

	8.7 Orientierung als dialogische Haltung
	8.8 Übergang: Warum dieses Kapitel zentral ist
	Wie orientieren sich Menschen im Zeitalter der Unsicherheit?
	Wie reagieren sie auf politische, soziale und globale Spannungen?

	KAPITEL 9 – Zeitdiagnose, Politik, Weltlage
	9.1 Einleitung: Orientierung in einer gestörten Welt

	9.2 Zeitalter der Überforderung: Psychopolitik der Gegenwart
	A) Informationsüberlastung
	B) Beschleunigung
	C) Vergleichsdruck
	D) Identitätsfragmentierung
	E) politische Ambivalenz

	9.3 Politische Strömungen im Licht des Weisheitskompasses
	A) Verlust der Achse des Seins
	B) Verlust der Achse des Werdens
	C) Verlust der Freiheit
	D) Verlust der Weite
	E) Verlust der inneren Ordnung

	9.4 Die multipolare Weltordnung
	9.5 Österreich und Europa: Orientierungsschwäche einer saturierten Gesellschaft
	A) politischer Vertrauensverlust
	B) Identitätskonflikte
	C) Digitalisierung
	D) Ökonomische Unsicherheit
	E) religiöse Neuordnung

	9.6 Demokratie und Freiheit im Lichte des Kompasses
	9.7 Moderne Konflikte: Religion, Kultur, Identität
	9.8 Ökologische und technologische Herausforderungen
	A) Klimakrise
	B) KI und Digitalisierung
	C) Wirtschaft
	D) Biotechnologie

	9.9 Globale Ethik und der Raum des Unverfügbaren
	9.10 Ergebnis: Orientierung für eine zerrissene Welt
	10.1 Einleitung: Die Wiederkehr des Spirituellen

	10.2 Was Spiritualität heute nicht mehr ist
	10.3 Was Spiritualität heute ist
	A) Präsenz
	B) Resonanz
	C) Tiefe
	D) Weite
	E) Maß
	F) Freiheit
	G) Sinn

	10.4 Die Rolle der Stille
	10.5 Die Rolle des Körpers
	10.6 Die Rolle der Sprache
	10.7 Rituale als Formen der Selbstvergewisserung
	10.8 Der Weisheitskompass als spirituelle Praxis
	Sein
	Werden
	Freiheit
	Innere Ordnung
	Transzendenzoffene Weite

	10.9 Spiritualität als Lebenskunst
	10.10 Übergang
	KAPITEL 11 – Transzendenz und Lebenskunst
	11.1 Einleitung: Warum Transzendenz?

	11.2 Was Transzendenz NICHT ist
	11.3 Was Transzendenz IST
	A) Die Weitung des Erlebens
	B) Die Öffnung des Denkens
	C) Die Tiefe des Fühlens
	D) Der Horizont der Freiheit
	E) Das Symbol des Vertrauens
	F) Der Raum der Hoffnung

	11.4 Die großen Denker der Transzendenz
	Kant: Die Grenzen der Vernunft
	Jaspers: Das Umgreifende
	Ricœur: Das Symbolische
	Whitehead & Göcke: Der mit-werdende Horizont

	11.5 Lebenskunst als Haltung zur Transzendenz
	11.6 Die Rolle der Transzendenz im Weisheitskompass
	A) Im Sein
	B) Im Werden
	C) In der Freiheit
	D) In der inneren Ordnung

	11.7 Praktische Gestalten der Transzendenz
	A) Augenblick der Stille
	B) Augenblick der Dankbarkeit
	C) Augenblick des Vertrauens
	D) Augenblick der Versöhnung
	E) Augenblick des Staunens
	F) Augenblick des Mutes

	11.8 Die geistige Tugend der Weite
	11.9 Zusammenführung von Transzendenz und Lebenskunst
	A) Präsenz (Sein)
	B) Integration (Werden)
	C) Verantwortung (Freiheit)
	D) Innere Ordnung
	E) Transzendenz

	11.10 Übergang zum Schlusskapitel
	KAPITEL 12 – Schlusskapitel / Synthese des gesamten Buches
	12.1 Einleitung: Was dieses Buch zusammenhält

	12.2 Die große Synthese:
	Der Mensch als resonantes, werdendes, verantwortliches Wesen
	12.3 Die Einheit der drei Achsen
	Sein
	Werden
	Freiheit
	Gemeinsam


	12.4 Innere Ordnung als integratives Zentrum
	12.5 Transzendenzoffene Weite – die Krone der Orientierung
	12.6 Die Synthese als Lebensform
	A) Präsenz (Sein)
	B) Integration (Werden)
	C) Verantwortung (Freiheit)
	D) Kohärenz (Innere Ordnung)
	E) Weite (Transzendenz)

	12.7 Der Weisheitskompass als Haltung
	12.8 Der Beitrag dieses Ansatzes zur Gegenwart
	in der Psychologie
	in der Seelsorge
	in der Philosophie
	in der Spiritualität
	in der Politik
	in der Gesellschaft
	im Alltag

	12.9 Der Mensch als Suchender, Werdender, Freier
	12.10 Schlussbild: Der zentrierte Mensch im offenen Horizont
	12.11 Schlusswort: Die Kunst des offenen Geistes
	LESER*INNEN-ANSPRACHE Nachwort
	KURZVITA DES AUTORS
	MISSION STATEMENT & VISION DES GESAMTWERKS
	Mission Statement:
	Vision:

	ZEHN ZITATE FÜR BUCH, WEBSITE & VORTRÄGE
	8. FRAGENKATALOG FÜR LESER*INNEN / GRUPPENDISKUSSION
	MANIFEST – „DIE 12 PRINZIPIEN DES WEISHEITSKOMPASSES“
	11. POETISCHE MEDITATION (offen)
	12. PERSÖNLICHER AUTOR*INNENBRIEF AN DIE LESER
	FLYER – „Weisheitskompass“

