
 „Du sollst nicht begehren …“  
zeitgemäß reflektierte Gedanken zu 2. Mose 20,17

Inhaltsverzeichnis

1. Einleitung – mein Zugang

2. Text und sprachliche Grundanalyse

3. Literarischer und historischer Kontext
 3.1 Im Gesamtgefüge des Dekalogs
 3.2 Gesellschaftlicher Hintergrund

4. Theologische Kernbotschaft
 4.1 Schutz der Würde und Lebensordnung
 4.2 Freiheit durch innere Ordnung
 4.3 Gerechtigkeit und Sozialethik

5. Mein zeitgemäß reflektierender Zugang

6. Existenzielle Lebenskunst – Begehren ordnen

7. Tabellarische Gesamtübersicht

8. Anhang
 8.1 Philosophisch-existenzielle Variante
 8.2 Sozialwissenschaftliche Ergänzung 
          Neid – Vergleich – Konkurrenz
 8.3 Prägnante Kurzfassung
 8.4 Museumpädagogik

9. Literaturhinweise

10. Kompassbild / Erklärung / Anhang

1. Einleitung – mein Zugang

Wenn ich den Satz „Du sollst nicht begehren“ lese, begegnet mir eine überraschend moderne Bewe-
gung: Der Text zeigt mir, dass Ethik nicht erst bei Taten beginnt, sondern in meinem Inneren – dort, wo
Wünsche entstehen, wo Vergleiche wachsen und wo sich entscheidet, ob mein eigenes Leben frei oder
abhängig wird.

Dieses  Gebot  verlangt  nicht,  dass  ich  nichts  wünschen  darf.  Es  fordert  vielmehr,  dass  ich  mein
Wünschen  weise,  maßvoll  und verantwortet  gestalte.  So wird  es  für  mich  zu  einer  Schule  der
inneren  Freiheit und  der  Selbstklärung –  und  damit  zu  einem  zentralen  Element  zeitgemäß
reflektierender Lebenskunst.

2. Text und sprachliche Grundanalyse

Hebräisch:
ד מד חמ  du sollst nicht begehren, dich nach etwas ausstrecken, etwas aneignen„ = (lo tachmod) לדא תח
wollen, das dir nicht gehört“.

Das Verb ḥāmad meint nicht bloß ein neutrales Wünschen, sondern ein appropriativer Impuls: ein 
Begehren, das den Anderen verletzt, indem es dessen Lebensraum untergräbt.

Der Vers hat zwei parallele Teile:

Du sollst nicht begehren deines Nächsten Haus

Du sollst nicht begehren… Frau, Knecht, Magd, Rind, Esel, alles, was dein Nächster hat

Die zweite Zeile erweitert und präzisiert die erste.

© Norbert Rieser Seite 1 / 17

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


3. Literarischer und historischer Kontext

3.1 Im Gesamtgefüge des Dekalogs

Der 10. Satz im Dekalog schließt einen ethischen Bogen:

• Gebote 6–9 betreffen äußeres Verhalten (töten, ehebrechen, stehlen, falsch Zeugnis reden).

• Das 10. Gebot zielt auf die innere Haltung – die psychische Wurzel sozial zerstörerischer Taten.

Das bedeutet:

Der Dekalog erkennt, dass Ethik nicht erst beim Handeln beginnt, sondern in der inneren 
Orientierung und im Umgang mit eigenen Impulsen.

3.2 Gesellschaftlicher Hintergrund

In der altisraelitischen Gesellschaft umfasste „Haus“ (bajit) nicht primär ein Gebäude, sondern:

• die ganze wirtschaftliche Einheit,

• die Familie,

• die Arbeitskräfte,

• die Tiere,

• die Felder,

• das Recht zum Ertrag.

Das Gebot schützt damit die ökonomische und soziale Integrität des Nächsten.

4. Theologische Kernbotschaft

4.1 Schutz der Würde und Lebensordnung des Nächsten

Begehren im negativen Sinn ist destruktiv, wenn es darauf zielt:

• den Anderen zu übervorteilen,

• seinen Besitz zu unterlaufen,

• seine Beziehungen zu zerstören,

• seine wirtschaftliche Stabilität zu unterminieren.

Der Text stellt klar: Der Mensch ist Subjekt – nicht Objekt fremder Wünsche.

4.2 Freiheit durch innere Ordnung

Das Gebot ist kein moralistisches Kontrollmittel, sondern eine Befreiungsregel:

• Wer sich vom Begehren anderer Dinge bestimmen lässt, verliert innere Freiheit.

• Wer sein Begehren ordnet, gewinnt Selbstbewusstsein, Stabilität und Genügsamkeit.

Es geht um innere Autonomie – ein starker Anschluss an die jüdische Weisheitstradition und später
an die stoische Ethik.

© Norbert Rieser Seite 2 / 17

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


4.3 Gerechtigkeit und Sozialethik

Das Gebot schützt insbesondere:

• Schwächere,

• Frauen 

(damals rechtlich eingebunden im Haushalt),

• abhängige Arbeitskräfte.

Es ist Ausdruck einer Ethik, die Besitz und Macht nicht absolut setzt, 

sondern relational und verantwortlich denkt.

5. Mein zeitgemäß reflektierender Zugang

Ich lese diesen Text heute als Einladung zur Selbststeuerung. Er hilft mir, meine eigenen Beweggründe
zu erkennen und nicht in Vergleichsdruck oder verdeckte Rivalität zu geraten.

Ich sehe:

• Ich muss nicht haben, was andere haben.

• Ich muss nicht in fremden Lebenskonzepten leben.

• Ich kann mein Begehren prüfen, formen und in ein verantwortliches Maß bringen.

Das Gebot ruft mich zu innerer Selbstgesetzgebung auf – zu einer Freiheit, die darin besteht, dass
ich mein eigenes Wollen verstehe und bewusst gestalte.

6. Existenzielle Lebenskunst – Begehren ordnen

Aus der Perspektive der Lebenskunst bedeutet dieses Gebot für mich:

Erkenntnis

Ich erkenne meine Wünsche und frage: Wohin ziehen sie mich?

Selbstklärung

Ich prüfe, ob das, was ich begehre, tatsächlich meinem Wesen entspricht.

Maß

Ich begrenze destruktive Impulse und priorisiere das, was mir gut tut.

Respekt vor Grenzen

Ich achte darauf, was dem anderen gehört – und entlaste mich dadurch selbst.

So entsteht eine responsible Balance, die mir hilft, äußerlich frei und innerlich gelassen zu leben.

© Norbert Rieser Seite 3 / 17

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


7. Gesamtübersicht

Dimension
Inhalt 

(gilt nicht nur in der ich-Form)
Bedeutung

 Grundbedeutung
Hebräische

Ich erkenne lo tachmod 
als Aneignen-Wollen, das Grenzen verletzt.

Begehren 
ist ethisch relevant.

Historischer
Hintergrund

Ich verstehe „Haus“ als Lebensraum 
des Nächsten.

Schutz von Würde 
und Lebensordnung.

Dekalog-Logik
Ich erkenne die Wurzel 

meines Handelns.
Ethik beginnt 
im Inneren.

Innere Haltung
Ich ordne 

meine Impulse.
Innere Freiheit 

und Selbstführung.

Beziehungsethik
Ich mache 

den anderen nicht zum Objekt.
Wahrung der 

menschlichen Würde.
Philosophische

Dimension
Ich gestalte mein Wollen 

durch Selbstgesetzgebung.
Autonomie ohne
Vergleichsdruck.

Sozialethik
Ich respektiere 

fremde Lebensräume.
Fairness und 

gesellschaftliche Stabilität.

Lebenskunst
Ich finde 

mein Maß.
Klarheit, 

Gelassenheit, Reifung.

Spirituelle Dimension
Ich bringe 

mein Begehren in Balance.
Innerer Frieden 

und Orientierung.

8. Anhang

8.1 Philosophisch-existenzielle Variante

„Nicht begehren“ verweist auf eine Grundfigur menschlicher Existenz: die Fähigkeit,  sich selbst zu
durchschauen.  Ich  entdecke  mein  Wünschen  als  einen  Spiegel  meiner  Hoffnungen,  Ängste  und
Verletzlichkeiten.  Wenn  ich  mein  Begehren  ordne,  transformiere  ich  mich  selbst:  Ich  werde
unabhängiger, wahrhaftiger und weniger manipulierbar. Existenzielle Reife entsteht, wenn ich lerne, mit
mir selbst zu leben, ohne mich an fremden Lebensentwürfen festzuhalten.

8.2 Sozialwissenschaftliche Ergänzung: Neid – Vergleich – Konkurrenz

Neid entsteht, wenn ich mich selbst im Vergleich zu anderen definiere. Sozialwissenschaftlich gilt:

• Vergleichsdruck ist eine Struktur moderner Gesellschaften.

• Statuskonflikte erzeugen Konkurrenz und unterschwellige Rivalität.

• Knappheitserfahrungen verstärken den Wunsch nach „dem Leben der anderen“.

• Soziale Medien erhöhen Sichtbarkeit, Vergleichbarkeit und Begehrlichkeit.

Das Gebot wirkt dem entgegen: Es schützt mich vor destruktiven Dynamiken und fördert eine Kultur 
der Fairness, Kooperation und Selbstachtung.

8.3 Prägnante Kurzfassung

„Du sollst nicht begehren“ bedeutet: Ich erkenne meine Wünsche, ordne sie, respektiere die Grenzen 
anderer und gewinne dadurch innere Freiheit, Klarheit und gereifte Lebenskunst.

© Norbert Rieser Seite 4 / 17

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


8.4 Museumspädagogik

Dieses Gebot zeigt: Nicht alles, was ich sehe, gehört zu meinem Leben. Ich lerne, die Lebenswelt 
anderer Menschen zu achten und mein eigenes Leben zu gestalten. Begehren ist nicht verboten – aber
ich soll es in ein gutes Maß bringen, damit Beziehungen gelingen und Gemeinschaft stabil bleibt.

9. Literaturhinweise

• Albrecht Alt: Der Dekalog als Einheit.

• Gerhard von Rad: Theologie des Alten Testaments.

• Walther Zimmerli: Ezechiel und die alttestamentliche Ethik.

• Moshe Weinfeld: Social Justice in Ancient Israel and in the Ancient Near East.

• Klaus Koch: Die Zehn Gebote.

• Michael Rosen: Dignity: Its History and Meaning (zu Würdekonzepten).

• Christoph Hubig: Ethik der Technik und Autonomie (zur Selbststeuerung).

• Sozialwissenschaftlich: Hartmut Rosa, Unverfügbarkeit; Pierre Bourdieu, Sozialer Raum – 
symbolische Macht.

© Norbert Rieser Seite 5 / 17

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


Anhang: Erklärung des Kompassbildes „Begehren ordnen“

Das Kompassbild „Begehren ordnen“ stellt eine visuelle Verdichtung der inneren Bewegung dar, die im
Gebot  „Du sollst nicht begehren“ angesprochen ist.  Es übersetzt die exegetische, theologische und
lebenspraktische Bedeutung des Textes in ein Orientierungssystem, das sowohl geistig-intellektuell als
auch existenziell verständlich ist. Der Kompass zeigt: Begehren ist kein moralisches Problem, sondern
eine Gestaltungsaufgabe, die bewusst, verantwortet und mit innerer Freiheit geführt werden kann. Die
vier Quadranten des Kompasses beschreiben jene Dimensionen, die notwendig sind, um das eigene
Begehren nicht unterdrückt, sondern geordnet zu leben.

1. Erkenntnis – Einsicht in die eigenen Wünsche

Der obere Quadrant steht für Erkenntnis. Er drückt den ersten entscheidenden Schritt aus: Ich muss
wahrnehmen, was ich wünsche, warum ich etwas wünsche und wohin meine inneren Impulse mich
ziehen.  Diese  Erkenntnis  ist  kein  rein  intellektueller  Vorgang,  sondern  ein  Prozess  der  Selbst-
wahrnehmung:

• Ich bemerke die feinen Bewegungen meines Herzens,

• ich erkenne, welche Situationen in mir Begehrlichkeiten auslösen,

• und ich spüre, welche Vergleiche mich von meinem eigenen Leben ablenken.

•

Die theologische Pointe: Das Gebot verbietet nicht das Wünschen, sondern ruft mich dazu auf, meine 
Wünsche bewusst zu erkennen, damit ich nicht unbemerkt über die Grenzen anderer hinweggehe.

© Norbert Rieser Seite 6 / 17

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


2. Freiheit – Die innere Unabhängigkeit vom Vergleichsdruck

Der rechte Quadrant trägt den Begriff Freiheit. Er zeigt die existenzielle Pointe des Gebots: Ich werde 
frei, sobald ich mich nicht von fremden Lebensentwürfen bestimmen lasse. Diese Freiheit umfasst:

• innere Unabhängigkeit von Konkurrenz und sozialen Erwartungen,

• die Fähigkeit, mich nicht von dem blenden zu lassen, was andere haben oder darstellen,

• die Stärke, mein eigenes Leben als ausreichend und gültig anzunehmen.

In dieser Perspektive ist Freiheit nicht primär politisch oder äußerlich, sondern innerlich und geistig.
Sie  entsteht  durch  die  Selbstbeherrschung  des  Begehrens  –  eine  Haltung,  die  in  vielen  philoso-
phischen und spirituellen Traditionen als Ausdruck reifer Autonomie gilt.

3. Respekt vor Grenzen – Anerkennung des Anderen als Subjekt
Der untere rechte Quadrant trägt den Begriff Respekt vor Grenzen. Er ist die soziale Dimension des
Gebots. Begehren wird destruktiv, wenn es darauf zielt, in die Lebensräume anderer einzudringen: in
Partnerschaften, berufliche Bereiche, Anerkennungsfelder oder soziale Rollen. Der Kompass erinnert
daran:

• Der andere Mensch ist keine Projektionsfläche meiner Wünsche.

• Er besitzt eine eigene Würde, eine eigene Geschichte 

und ein eigenes Recht auf Stabilität.

• Ich wahre seine Integrität, indem ich seine Räume respektiere.

So wird das Gebot zu einer Ethik der Beziehungsklarheit.

4. Selbstklärung – Die Bearbeitung der eigenen Beweggründe

Der untere linke Quadrant steht für Selbstklärung. Hier geht es darum, meine eigenen Motive zu 
durchleuchten:

• Was löst das Begehren in mir aus?

• Welches Bedürfnis steckt dahinter?

• Welche Verletzungen, Unsicherheiten 

oder Illusionen verbergen sich darin?

Diese Selbstklärung verhindert, dass Begehren blind oder impulsiv wird. Sie führt zu einer realistischen
Einschätzung  meiner  eigenen  Bedürfnisse  –  und  damit  zu  innerer  Stabilität.  In  der  Tradition  der
Weisheitsliteratur  entspricht  diese  Stufe  der  Arbeit  an  der  eigenen  Seele:  ein  Prozess,  der  Reife,
Sanftheit und Integrität fördert.

5. Maß – Die Fähigkeit, dem Wunsch eine angemessene Form zu geben

Der linke Quadrant trägt den Begriff Maß. Er ist die Synthese aus Erkenntnis, Freiheit, Selbstklärung 
und respektiertem Gegenüber. Maß bedeutet:

• die innere Balance zu finden,

• destruktive Impulse zu begrenzen,

• Wünsche in eine Form zu bringen, 

die mir und anderen gut tut,

• und zu wissen, wann genug genug ist.

© Norbert Rieser Seite 7 / 17

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


Das Maß ordnet das Begehren – nicht durch Zwang, sondern durch gereifte Weisheit. Hier zeigt sich 
die Verbindung zum Gesamtgebot: Wer sein Begehren in ein Maß bringt, lebt sowohl sich selbst als 
auch anderen befreiend und verantwortlich gegenüber.

6. Das Zentrum des Kompasses – Begehren ordnen

Im Zentrum steht der Satz: „Begehren ordnen – Ich erkenne, wohin meine Wünsche mich ziehen, 
und bringe sie in ein verantwortliches Maß.“ Dieses Zentrum hält die vier Quadranten zusammen. 
Es zeigt die innere Bewegung, die das Gebot meint:

• Ich nehme mein Begehren ernst, aber ich werde nicht sein Gefangener.

• Ich erkenne seine Dynamiken, aber ich lasse mich nicht treiben.

• Ich gestalte meine Wünsche so, dass sie meinem Leben dienen – und nicht auf Kosten anderer 
gehen.

So  entsteht  eine  Haltung  innerer  Freiheit,  die  weder  asketisch  noch  hemmungslos  ist,  sondern
verantwortlich, wach, gelassen und menschlich.

7. Exegetische Verbindung zwischen Bild und Bibeltext

Das Bild nimmt die exegetischen Kernaussagen auf:

• Das hebräische ḥāmad meint ein Begehrensbewegung, die zu persönlicher oder sozialer 
Verletzung führen kann.

• Der Text schützt die Lebensräume der anderen und ruft zu innerer Selbstgestaltung.

• Das Gebot richtet sich nicht gegen das Wünschen selbst, sondern gegen das ungeordnete 
Aneignen-Wollen.

• Begehren wird durch Reflexion, Selbstführung und ein gereiftes Maß zu einer konstruktiven 
Kraft.

Damit  wird  der  biblische  Satz  als  psychologisch,  ethisch  und  spirituell  zeitloser  Hinweis
verstanden:  Bewahre  Klarheit  über  deine  Wünsche  –  und  ordne sie  so,  dass  du und andere  frei
bleiben.

8. Lebenspraktische Aussage

Zusammengefasst bedeutet das:

• Ich erkenne mein Begehren.

• Ich kläre meine Motive.

• Ich respektiere die Grenzen anderer.

• Ich bringe meine Wünsche in ein gesundes Maß.

• Ich gewinne Freiheit und innere Souveränität.

Dieser Weg zeigt auf: 

Der biblische Satz als eine Schule der Reife, 

einer Praxis der Gelassenheit und einem Grundmodell zeitgemäß reflektierender Lebenskunst.

© Norbert Rieser Seite 8 / 17

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


Übersichtliche klare textgetreue Auflistung der Zehn Gebote mit Quellenangabe
zum genauen Verständnis

Ich gebe zuerst die klassische evangelische Zählung nach 2. Mose (Exodus) 20, 
anschließend den Hinweis auf die Parallelfassung in 5. Mose (Deuteronomium) 5.

Die Zehn Gebote

Biblische Grundlage:

2. Mose (Exodus) 20,1–17;

Parallel: 
5. Mose (Deuteronomium) 5,6–21

1. Du sollst keine anderen Götter haben neben mir.

Ex 20,3

2. Du sollst dir kein Bildnis noch irgendein Gleichnis machen …

du sollst sie nicht anbeten noch ihnen dienen.
Ex 20,4–6

3. Du sollst den Namen des HERRN, deines Gottes, nicht missbrauchen.

Ex 20,7

4. Gedenke des Sabbattages, dass du ihn heiligest.

Sechs Tage sollst du arbeiten … aber am siebenten Tage ist der Sabbat des HERRN.
Ex 20,8–11

5. Du sollst deinen Vater und deine Mutter ehren,

auf dass du lange lebst in dem Lande.
Ex 20,12

6. Du sollst nicht töten.

Ex 20,13

7. Du sollst nicht ehebrechen.

Ex 20,14

8. Du sollst nicht stehlen.

Ex 20,15

9. Du sollst nicht falsch Zeugnis reden wider deinen Nächsten.

Ex 20,16

10. Du sollst nicht begehren deines Nächsten Haus.

Du sollst  nicht  begehren  deines  Nächsten  Frau,  Knecht,  Magd,  Rind,  Esel  noch  alles,  was  dein
Nächster hat. Ex 20,17

© Norbert Rieser Seite 9 / 17

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


Hinweise zur Quellenlage

1. Alttestamentliche Hauptquelle

• Exodus 20,1–17 (Lutherbibel, Einheitsübersetzung, Elberfelder, Zürcher – jeweils mit kleinen 
Varianten)

2. Paralleltext

• Deuteronomium 5,6–21
(umfangreiche wörtliche Übereinstimmung, aber leichte Unterschiede in Begründungen, z. B. 
beim Sabbat)

3. Unterschiedliche Zählungen

Historisch und konfessionell gibt es drei große Zähltraditionen:

• Jüdische Zählung (1. Wort als Präambel: „Ich bin der HERR, dein Gott…“)

• Katholisch/lutherische Zählung (Bildverbot im 1. Gebot integriert, dafür Begehren in 9/10 
gesplittet)

• Reformierte/evangelische Zählung (Bildverbot als eigenes 2. Gebot)

Die  obige  Liste  folgt  der  evangelischen/reformierten  Tradition,  wie  sie  in  wissenschaftlicher
Theologie üblich ist.

Anhang: im Vergleich

Zähltraditionen – Sprachliche Gegenüberstellung – Historische Entwicklung

1. Tabellarische Gegenüberstellung der drei großen Zähltraditionen

Unterschiede zwischen jüdischer, katholischer/lutherischer & reformierter/evangelischer Tradition.
Die Texte orientieren sich an Ex 20,1–17.

Gebots-
nummer

Jüdische 
Tradition

Katholisch/
Lutherische Tradition

Reformiert/
Evangelische Tradition

1
„Ich bin der HERR, dein Gott, der dich

aus Ägypten geführt hat…“ (als
eigenständiges „Eröffnungswort“)

„Du sollst keine anderen
Götter haben neben mir.“

„Du sollst keine anderen Götter
haben neben mir.“

2
„Du sollst keine anderen Götter haben

neben mir.“
(Bildverbot wird nicht getrennt

gezählt)

„Du sollst dir kein Bildnis noch
ein Gleichnis machen…“ 

(eigenes Gebot)

3
Bildverbot 

(„Du sollst dir kein Bildnis…“)
„Du sollst den Namen Gottes

nicht missbrauchen.“
„Du sollst den Namen Gottes

nicht missbrauchen.“

4
„Du sollst den Namen des HERRN,
deines Gottes, nicht missbrauchen.“

„Gedenke des
Sabbattages…“

„Gedenke des Sabbattages…“

5 Sabbatgebot
„Du sollst Vater und Mutter

ehren.“
„Du sollst Vater und Mutter

ehren.“

6 Elterngebot „Du sollst nicht töten.“ „Du sollst nicht töten.“

7 Tötungsverbot „Du sollst nicht ehebrechen.“ „Du sollst nicht ehebrechen.“

8 Ehebruchverbot „Du sollst nicht stehlen.“ „Du sollst nicht stehlen.“

9 Diebstahlverbot
„Du sollst nicht falsch Zeugnis

reden.“
„Du sollst nicht falsch Zeugnis

reden.“

© Norbert Rieser Seite 10 / 17

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


Gebots-
nummer

Jüdische 
Tradition

Katholisch/
Lutherische Tradition

Reformiert/
Evangelische Tradition

10 Falsches Zeugnis
9. „Du sollst nicht begehren

deines Nächsten Frau.“
„Du sollst nicht begehren 
deines Nächsten Haus.“

11
Begehren von Haus, Frau, Besitz etc.

(als ein einziges Gebot)

10. „Du sollst nicht begehren
deines Nächsten Haus,
Knecht, Magd, Vieh…“

„Du sollst nicht begehren… 
Frau, Knecht, Magd, Vieh…“ 

(zweite Begehren-Komponente)

Bemerkungen:

• Die jüdische Tradition zählt 10 „Worte“, nicht 10 „Gebote“.

• Die katholisch/lutherische Tradition fasst das Bildverbot in Gebot 1 ein, teilt aber das 
Begehren in zwei Gebote.

• Die reformiert/evangelische Tradition hält das Bildverbot als eigenständiges Gebot und fasst 
beides „Begehren“ zu einem einzigen Gebot zusammen.

2. Sprachliche Gegenüberstellung: Exodus 20 und Deuteronomium 5

Hier folgen die wichtigsten  textlichen Variationen,  die in der theologischen Auslegung häufig eine
Rolle spielen.

Thema
Exodus 20 
(LUT 2017)

Deuteronomium 5 
(LUT 2017)

Bemerkungen

Einleitung
„Ich bin der HERR, dein Gott,

der dich aus Ägypten 
geführt hat…“

Gleichlautend
Identische 
Präambel

Andere Götter
„Du sollst keine anderen
Götter haben neben mir.“

Gleichlautend
Keine 

Variation

Bildverbot
Streng formuliert,

Schwerpunkt: Gottes
Eifersucht

Gleichlautend, aber stilistisch
leicht gekürzt

Inhalt 
identisch

Gottesname
„Du sollst den Namen… nicht

missbrauchen.“
Gleichlautend Wortgetreu

Sabbat

Begründung: Schöpfung —
„Denn in sechs Tagen hat der

HERR Himmel und Erde
gemacht…“

Begründung: Befreiung aus
Ägypten — „Denn du sollst
gedenken, dass du Knecht

warst…“

Bedeutende 
theologische Verschiebung

Elterngebot
„…auf dass du lange lebest in

dem Lande…“
„…damit es dir wohl ergehe…“

(Erweiterung)
Ethik 

+ Wohlergehen

Töten „Du sollst nicht töten.“ Gleichlautend Keine Variation

Ehebruch Gleichlautend Gleichlautend —

Stehlen Gleichlautend Gleichlautend —

Falsches
Zeugnis

Gleichlautend Gleichlautend —

Begehren
(Haus)

Haus zuerst: „Du sollst nicht
begehren deines Nächsten

Haus…“

In Dtn Frau zuerst: „Du sollst
nicht begehren deines Nächsten

Frau…“

Bedeutung: 
Aufwertung der Beziehung

Begehren
(Besitz)

umfangreiche Liste: Frau,
Knecht, Magd, Rind, Esel,

alles

ähnliche 
Liste

leichte
Anordnungsschwankungen

© Norbert Rieser Seite 11 / 17

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


Zentrale Unterschiede:

• Deuteronomium legt den Schwerpunkt stärker auf Befreiung, Erinnerung, soziale 
Gerechtigkeit.

• Exodus betont mehr die kosmische Ordnung (Schöpfung).

• Die vertauschte Reihenfolge „Haus – Frau“ vs. „Frau – Haus“ hat ethische und historische 
Bedeutung (Wertigkeit der Beziehung vs. Besitzlogik).

3. Historische Entwicklung der Zehn Gebote im Judentum und Christentum

3.1 Ursprünge im Alten Israel

• Die Zehn Worte (hebr. aseret ha-dibrot) gehören zu den ältesten Textschichten der Hebräischen 
Bibel.

• Ursprünglich dienten sie als Grundordnung für das Zusammenleben eines befreiten Volkes 
(Exodus aus Ägypten).

• Die Formulierung ist knapp, typisch für frühe Rechtssätze des Alten Orients.

• Die Tafeln gelten bereits früh als Bundesurkunde – Ausdruck der Beziehung zwischen Gott und
Volk.

3.2 Die Gebote im rabbinischen Judentum

• Die Rabbinen betonten, dass die Zehn Worte nicht alle Gebote ersetzen, sondern die 
Grundintention der gesamten Tora zusammenfassen.

• Besonders wichtig ist das erste Wort („Ich bin der HERR, dein Gott…“), denn es begründet das 
Verhältnis von Befreiung, Identität und Verpflichtung.

• In Synagogen wird die Rezitation der Gebote bewusst nicht überbetont, damit sie nicht als 
„einzige“ Gebote missverstanden werden (Mischna, Berachot 12a).

• Die Zehn Worte stehen für Gottes Nähe, nicht für starre Moral.

3.3 Die Gebote im frühen Christentum

• Jesus zitiert mehrere Gebote ausdrücklich (Mk 10,19), legt aber das Liebesgebot als 
Hermeneutik darüber (Mt 22,37–40).

• Die Urkirche verwendet sie als Grundethik, aber nie als vollständige moralische Liste.

• Die Apostelgeschichte zeigt, dass die frühen Christen die Gebote nicht als Zeremonialrecht, 
sondern als Ausdruck der zwischenmenschlichen Verantwortung verstanden.

3.4 Die Gebote im Mittelalter

• In der Kirchenpädagogik des Mittelalters wurden die Gebote Kernbestand des Katechismus.

• Durch die Sakramentenpraxis und Beichte wurden sie zu einem Instrument persönlicher 
Gewissensprüfung.

• Augustinus prägte die katholisch-lutherische Zählung, in der das Bildverbot mit dem 
Gottesverbot verschmilzt.

© Norbert Rieser Seite 12 / 17

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


3.5 Reformation

• Die Reformatoren (bes. Calvin und Zwingli) betonten erneut das Bildverbot als eigenes Gebot, 
da sie gegen Heiligenverehrung und Bilderkult vorgingen.

• Luther selbst folgt der augustinischen Zählung, aber der evangelische Raum übernahm später 
die reformierte Tradition.

• Seit der Reformation wurden die Gebote Teil der allgemeinen Bildungskultur.

3.6 Moderne und Gegenwart

• Die Gebote werden heute häufig als anthropologische Grundprinzipien verstanden:
Schutz des Lebens, der Beziehungen, der sozialen Ordnung, der Freiheit und der Würde.

• In ethischen Debatten dienen sie als Kernbestand einer universalen Moral, vergleichbar mit 
Kant, Menschenrechten oder kommunikativer Ethik.

• In jüdischen und christlichen Gemeinden bilden sie weiterhin identitätsstiftende Texte, werden 
aber psychologisch, existenziell und gesellschaftlich neu interpretiert.

• In der Bibeldidaktik und Museumspädagogik nutzt man sie als kulturelles und spirituelles 
Erbe.

Philosophische Gesamtdeutung der Zehn Gebote als Lebenskunstsystem

Die  Zehn  Gebote  werden  oft  als  moralisches  Regelwerk  verstanden.  Doch  betrachtet  man  sie
philosophisch, anthropologisch und existenziell, erscheinen sie nicht als starre Vorschriften, sondern
als  archaisch  verdichtetes  Lebenswissen,  das  Grundorientierungen  menschlicher  Selbstführung
beschreibt.  Sie  bilden  ein  System  der  Lebenskunst,  das  mich  anleitet,  mich  selbst,  meine
Beziehungen und meine Freiheit  so  zu  gestalten,  dass  ein  gelingendes  Leben  möglich  wird  –  im
Spannungsfeld von Individualität, Gemeinschaft und Transzendenz. Im Folgenden wird jedes Gebot als
ein Prinzip der Selbstführung interpretiert, das zur Reifung, Klarheit und inneren Stimmigkeit beiträgt.

1. Orientierung des Lebens (Gebot 1)

„Du sollst keine anderen Götter haben neben mir.“

Philosophisch:
Dieses Gebot beschreibt die Grundstruktur jeder Lebenskunst – die Notwendigkeit einer inneren 
Ausrichtung.
Es fragt:
Was ist mein letzter Bezugspunkt? Woran richte ich mich aus?

In einer pluralen Welt könnten dies sein:

• Wahrheit,

• Gewissen,

• Vernunft,

• Liebe,

• Verantwortung,

• der Respekt vor dem Leben.

Lebenskunst beginnt dort, wo ich meinen inneren Mittelpunkt erkenne, statt mich von wechselnden 
Ängsten oder äußeren Mächten bestimmen zu lassen.

© Norbert Rieser Seite 13 / 17

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


2. Distanz zu Illusionen (Gebot 2)

„Du sollst dir kein Bildnis machen…“

Philosophisch:
Das Bildnisverbot ruft zur Wachheit gegenüber Selbsttäuschungen auf.
Lebenskunst bedeutet: Ich halte meine Bilder, Vorstellungen und Ideale für vorläufig. Ich erkenne ihre 
Macht, aber auch ihre Begrenztheit.

Dieses Gebot schützt vor:

• Ideologien,

• Fixierungen,

• falschen Sicherheiten,

• Projektionen auf Menschen oder Systeme.

Es fordert eine Haltung des offenen, lernbereiten Denkens, das sich nicht absolut setzt.

3. Integrität der Sprache (Gebot 3)

„Du sollst den Namen nicht missbrauchen.“

Philosophisch:
Hier geht es um die Würde der Sprache. Sprache schafft Wirklichkeit – moralische, politische, soziale.

Lebenskunst verlangt daher:

• verantwortliche Rede,

• Wahrhaftigkeit,

• Präzision,

• Respekt vor dem Gewicht der Worte.

Wer Sprache respektiert, respektiert Menschen. Wer Sprache missbraucht, beschädigt Beziehungen.

4. Rhythmus und Maß (Gebot 4)

„Gedenke des Sabbats.“

Philosophisch:
Die Kunst zu leben braucht Rhythmus: Zeiten der Arbeit und Zeiten der Ruhe. Der Mensch darf sich 
nicht selbst verlieren im „Immer-noch-mehr“.

Dieses Gebot erinnert daran, dass Lebendigkeit entsteht durch:

• Unterbrechung,

• Reflexion,

• Entschleunigung,

• Pflege der inneren Räume.

Es ist ein Gebot der Selbstfürsorge.

5. Wurzeln und Beziehungspflege (Gebot 5)

„Ehre Vater und Mutter.“

© Norbert Rieser Seite 14 / 17

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


Philosophisch:
Gemeint ist nicht unkritischer Gehorsam, sondern die Einsicht, dass niemand sich selbst verdankt.

Lebenskunst anerkennt:

• Herkunft,

• Verwurzelung,

• Generationalität,

• die Notwendigkeit, Beziehungen zu pflegen.

Wer seine Quellen achtet, wird frei für eigenständiges Handeln.

6. Schutz des Lebens (Gebot 6)

„Du sollst nicht töten.“

Philosophisch:
Nicht töten bedeutet nicht nur, den Körper des anderen nicht zu zerstören, sondern:

• nicht entwürdigen,

• nicht vernichten durch Worte,

• nicht zerstören durch Strukturen,

• nicht die Lebensenergie anderer brechen.

Es ist ein Gebot der Lebensbejahung und der Achtsamkeit gegenüber der Fragilität des Daseins.

7. Treue und Verbundenheit (Gebot 7)

„Du sollst nicht ehebrechen.“

Philosophisch:
Dieses Gebot steht für die Integrität von Bindungen – jenen Räumen, in denen Vertrauen entsteht.
Es erinnert daran, dass echte Nähe Reife verlangt und dass Leichtfertigkeit Beziehungen zerstört.

Es geht um:

• Verlässlichkeit,

• Loyalität,

• Achtung der Vertrautheit des Anderen.

Im übertragenen Sinn: Bleibe verlässlich in dem, worin du dich gebunden hast.

8. Gerechter Umgang mit Ressourcen (Gebot 8)

„Du sollst nicht stehlen.“

Philosophisch:
Stehlen ist jede Form der Aneignung, die auf Kosten anderer geht: materiell, emotional, geistig.

Lebenskunst bedeutet, nicht im Mangeldenken zu verharren, sondern in der Fülle des eigenen 
Lebens zu stehen. Wer nicht stiehlt, anerkennt:

• die Rechte anderer,

• die eigene Genügsamkeit,

• den Wert von Fairness.

© Norbert Rieser Seite 15 / 17

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


9. Wahrhaftigkeit und Dialogfähigkeit (Gebot 9)

„Du sollst nicht falsch Zeugnis reden.“

Philosophisch:
Wahrheit ist nicht Besitz, sondern Beziehung. Wer falsch spricht, zerstört Gemeinschaft.

Dieses Gebot beschreibt eine Haltung der:

• Redlichkeit,

• Dialogfähigkeit,

• geistigen Klarheit,

• Verantwortung für soziale Wirklichkeit.

Kommunikation wird hier zur ethischen Grundform.

10. Innere Ordnung des Begehrens (Gebot 10)

„Du sollst nicht begehren…“

Philosophisch: Dieses Gebot bildet die Krönung des Lebenskunstsystems.

Es bedeutet:

• die inneren Impulse verstehen,

• das Vergleichen überwinden,

• Wünsche ordnen,

• destruktive Impulse begrenzen,

• innere Freiheit gewinnen.

Wer sein Begehren ordnet, führt sich selbst – nicht die äußeren Umstände. Damit ist Gebot 10 das 
Herzstück einer reifen Selbstführung.

Gesamtstruktur als Lebenskunstsystem
Die Zehn Gebote lassen sich als drei Ebenen der Lebenskunst deuten:

Ebene A: Die innere Orientierung

(Gebote 1–3)

• Zentrum finden

• Projektionen begrenzen

• verantwortliche Sprache

Diese Ebene klärt das Denken und Wahrnehmen.

Ebene B: Ordnung der Lebensrhythmen und Beziehungen

(Gebote 4–7)

• Rhythmus

• Verwurzelung

• Schutz von Leben

• Integrität der Beziehungen

Diese Ebene formt das Miteinander.

© Norbert Rieser Seite 16 / 17

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/


Ebene C: Gestaltung des sozialen Raums und des eigenen Inneren

(Gebote 8–10)

• Fairness

• Wahrhaftigkeit

• geordnetes Begehren

Diese Ebene gestaltet die Handlungen und Motive.

In dieser Perspektive bilden die Zehn Gebote ein anthropologisches Orientierungsmodell, das zeigt:

• wie ich mich selbst verstehe,

• wie ich Beziehungen gestalte,

• wie ich Freiheit entwickle,

• wie ich soziale Realität verantwortungsvoll forme.

Fazit: Die Zehn Gebote als Schule der inneren Freiheit

Philosophisch gesehen sind die Zehn Gebote ein präzises System praktischer Weisheit, 

das darauf abzielt:

• innere Klarheit zu gewinnen,

• Konflikte zu vermeiden,

• Verantwortung zu übernehmen,

• die eigenen Impulse zu ordnen,

• ein tragfähiges Selbst zu entwickeln,

• Gemeinschaften stabil zu halten,

• und ein Leben der Würde, 

Fairness und Gelassenheit zu ermöglichen.

Sie sind keine Restriktionen, sondern Einladungen: 

Einladungen, ein Mensch in Maß, Freiheit und Reife zu werden.

© Norbert Rieser Seite 17 / 17

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/

	Inhaltsverzeichnis
	1. Einleitung – mein Zugang
	2. Text und sprachliche Grundanalyse
	3. Literarischer und historischer Kontext
	3.1 Im Gesamtgefüge des Dekalogs
	3.2 Gesellschaftlicher Hintergrund

	4. Theologische Kernbotschaft
	4.1 Schutz der Würde und Lebensordnung des Nächsten
	4.2 Freiheit durch innere Ordnung
	4.3 Gerechtigkeit und Sozialethik

	5. Mein zeitgemäß reflektierender Zugang
	6. Existenzielle Lebenskunst – Begehren ordnen
	7. Gesamtübersicht
	8. Anhang
	8.1 Philosophisch-existenzielle Variante
	8.2 Sozialwissenschaftliche Ergänzung: Neid – Vergleich – Konkurrenz
	8.3 Prägnante Kurzfassung
	8.4 Museumspädagogik

	9. Literaturhinweise
	Anhang: Erklärung des Kompassbildes „Begehren ordnen“
	1. Erkenntnis – Einsicht in die eigenen Wünsche
	2. Freiheit – Die innere Unabhängigkeit vom Vergleichsdruck
	3. Respekt vor Grenzen – Anerkennung des Anderen als Subjekt
	4. Selbstklärung – Die Bearbeitung der eigenen Beweggründe
	5. Maß – Die Fähigkeit, dem Wunsch eine angemessene Form zu geben
	6. Das Zentrum des Kompasses – Begehren ordnen
	7. Exegetische Verbindung zwischen Bild und Bibeltext
	8. Lebenspraktische Aussage

	Die Zehn Gebote
	1. Du sollst keine anderen Götter haben neben mir.
	2. Du sollst dir kein Bildnis noch irgendein Gleichnis machen …
	3. Du sollst den Namen des HERRN, deines Gottes, nicht missbrauchen.
	4. Gedenke des Sabbattages, dass du ihn heiligest.
	5. Du sollst deinen Vater und deine Mutter ehren,
	6. Du sollst nicht töten.
	7. Du sollst nicht ehebrechen.
	8. Du sollst nicht stehlen.
	9. Du sollst nicht falsch Zeugnis reden wider deinen Nächsten.
	10. Du sollst nicht begehren deines Nächsten Haus.

	Hinweise zur Quellenlage
	1. Alttestamentliche Hauptquelle
	2. Paralleltext
	3. Unterschiedliche Zählungen

	Anhang: im Vergleich
	1. Tabellarische Gegenüberstellung der drei großen Zähltraditionen
	2. Sprachliche Gegenüberstellung: Exodus 20 und Deuteronomium 5
	3. Historische Entwicklung der Zehn Gebote im Judentum und Christentum
	3.1 Ursprünge im Alten Israel
	3.2 Die Gebote im rabbinischen Judentum
	3.3 Die Gebote im frühen Christentum
	3.4 Die Gebote im Mittelalter
	3.5 Reformation
	3.6 Moderne und Gegenwart

	Philosophische Gesamtdeutung der Zehn Gebote als Lebenskunstsystem
	1. Orientierung des Lebens (Gebot 1)
	2. Distanz zu Illusionen (Gebot 2)
	3. Integrität der Sprache (Gebot 3)
	4. Rhythmus und Maß (Gebot 4)
	5. Wurzeln und Beziehungspflege (Gebot 5)
	6. Schutz des Lebens (Gebot 6)
	7. Treue und Verbundenheit (Gebot 7)
	8. Gerechter Umgang mit Ressourcen (Gebot 8)
	9. Wahrhaftigkeit und Dialogfähigkeit (Gebot 9)
	10. Innere Ordnung des Begehrens (Gebot 10)
	Gesamtstruktur als Lebenskunstsystem
	Ebene A: Die innere Orientierung
	Ebene B: Ordnung der Lebensrhythmen und Beziehungen
	Ebene C: Gestaltung des sozialen Raums und des eigenen Inneren

	Fazit: Die Zehn Gebote als Schule der inneren Freiheit

