MEIN GRUNDVERSTANDNIS

VON PHILOSOPHIE — GLAUBE - TRANSZENDENZ

1. Einleitung: Mein Denken als situiertes und verantwortetes Denken

Ich begreife mein Denken als einen Prozess, der in meiner Biographie, meinen personlichen
Erfahrungen und meinen gesellschaftlichen Bezlgen verwurzelt ist. Diese Einsicht der Seinsge-
bundenheit — wie sie Ernst Topitsch formuliert — hat mich gepragt: Ich erkenne, dass jedes Verstehen
einen Standort hat und kein Mensch aus einem voraussetzungslosen ,Nirgendwo* heraus denkt.

Doch aus dieser Herkunftsgebundenheit folgt fir mich keine Beliebigkeit. Sie erinnert vielmehr daran:

Ich trage Verantwortung fiir die Voraussetzungen meines Denkens — aber ich kann
dennoch Geltungsanspriiche formulieren.

Hier beginnt meine Grundhaltung.

2. Distanz zum Positivismus und zum Wiener Kreis

Ich stehe weder intellektuell noch existenziell im Lager des Positivismus oder der strikten
empiristischen Sprachphilosophie des Wiener Kreises. Ich lehne folgende Positionen ausdricklich ab:

1. dass sinnvolle Aussagen ausschliel3lich empirisch verifizierbar sein mussten,
2. dass die Tiefe menschlicher Erfahrung auf MessgrofRen reduziert werden kann,

3. dass existenzielle und transzendente Dimensionen als bloRRer Irrtum der Sprache zu gelten
hatten,

4. dass ein neutraler, voraussetzungsloser Beobachterstandpunkt moglich sei.

Diese Annahmen widersprechen nicht nur meinem Erleben, sondern auch meiner Erkenntnisstruktur,
die sich zwischen Lebenswelt, Erfahrung und Reflexion entfaltet. Ich halte daher weder an rein
empiristischen Modellen fest, noch akzeptiere ich ubersteigerte metaphysische Konstrukte.
Stattdessen suche ich einen reflektierten Mittelweg, der kritische Vernunft, Sprachbewusstsein und
existenzielle Tiefe zusammenhalt.

3. Was ich von Topitsch, Popper und Albert lerne — und wo ich mich unterscheide

3.1 Ernst Topitsch: Sprachlogik, Ideologiekritik, Seinsgebundenheit
Von Topitsch Ubernehme ich:
* die schonungslose Analyse symbolisch aufgeladener Begriffe,
* die Unterscheidung zwischen bedeutungsvollen und bedeutungsleeren Worten,

» die konsequente Entlarvung von Projektionen, Wunschgebilden und verabsolutierten
Weltbildern,

» die Erkenntnis der situativen Herkunft allen Denkens.

Doch ich gehe bewusst liber Topitsch hinaus, indem ich die existenzielle und transzendierende
Dimension menschlicher Sinnsuche nicht auf Projektion reduziere.

© Norbert Rieser Seite 1


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

3.2 Karl Popper: Fallibilismus und offene Gesellschaft
Von Popper ubernehme ich:

» den Grundsatz, dass jede Erkenntnis korrigierbar ist,

» den Mut, Thesen Angriffen auszusetzen,

 die Ablehnung gedanklicher Verhartungen und geschlossener Weltbilder,
» das Konzept einer offenen, diskursfahigen Gesellschaft.

Doch Poppers Rationalismus ist mir zu eng. Er unterschatzt verkdrperte Erfahrung, symbolische
Tiefendimensionen und den Resonanzraum transzendenter Erfahrungen. Ich erweitere seinen Ansatz
existenziell und sprachhermeneutisch.

3.3 Hans Albert: Kritik aller Begriindungsanspriiche
Von Hans Albert ubernehme ich:
 die Einsicht, dass es keine endgultigen Begrundungen gibt,
+ die Offenheit des Denkens im Modus des ,regulierten Zweifelns®,
» die Wachsamkeit gegenuber vorgefertigten Wahrheitsansprichen.

Doch ich halte nicht jede Form nicht-empirischer Orientierung fir irrational. Ein existenzieller Horizont,
symbolische Sprache und Transzendenzerfahrungen sind flr mich keine lllusion, sondern ein
wesentlicher Teil menschlicher Wirklichkeit.

4. Sprachbewusstes Denken — mein Stil und mein MaRstab

Ich bekenne mich zu einem Stil, in dem Begriffe nicht unreflektiert genutzt werden. Ich vermeide
uberhdhte Formeln, festgefligte Glaubensaussagen, unklare Traditionsbegriffe und verabsolutierte
Lehren — nicht aus Ablehnung, sondern aus Verantwortung.

Bedeutungsklarung kommt fir mich vor Behauptung.
Philosophisch prazise gesprochen:
Ich unterscheide zwischen

* beschreibenden Aussagen,

* normativen Bewertungen,

» existenziellen Selbstdeutungen,

» symbolischen Ausdrucksformen,

* metaphorischen Bildern,

* religidsen Erfahrungsbezeichnungen.

Diese Unterscheidung schutzt mich davor, mich selbst zu tduschen — und sie schutzt meine Texte
davor, andere zu tauschen.

5. Mein Verstindnis von Transzendenz — jenseits metaphysischer Uberhéhung

Ich verstehe Transzendenz nicht als Ubernaturliche Sphare, nicht als metaphysisch fixierte Grof3e und
nicht als Welt hinter der Welt. Fur mich ist Transzendenz:

* ein Erfahrungs- und Resonanzhorizont,
 ein Uberschuss an Bedeutung, der sich nicht in Definitionen fassen lasst,

* eine Dimension des Werdens, die Whitehead treffend als ,creative advance® beschreibt,

© Norbert Rieser Seite 2


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

* ein Sinnraum, der mich Uber meine eigene Endlichkeit hinaus anruhrt.

Transzendenz ist flr mich:

keine Behauptung — sondern eine Erfahrung, die sich in Sprache, Beziehung und
Bewusstsein zeigt. Sie entsteht nicht im Gegensatz zur Vernunft, sondern in der Tiefe der

Reflexion.

6. Glauben — Wissen — Weisheit: mein orientierendes Dreieck

Glauben

Glaube bedeutet fir mich keine fixierte Welterklarung, sondern eine existenzielle Grundhaltung des
Vertrauens und der Offenheit. Es ist eine Weise, Wirklichkeit zu deuten, nicht sie abzuschliel3en.

Wissen
Wissen ist fur mich:
* gepruft,
* sprachlich geklart,
» kritisch reflektiert,
* immer vorlaufig,

* immer offen flr neue Einsichten.

Wissen ist Orientierung — nicht Absolutheit.

Weisheit

Weisheit entsteht dort, wo ich lerne,

« mit Komplexitat und Ungewissheit verantwortlich umzugehen,

* Glauben und Wissen nicht zu verwechseln und nicht zu trennen,

* meine Perspektive zu erkennen, ohne sie zu verabsolutieren,

 mein Handeln an Einsicht und Maf zu orientieren.

Weisheit ist die reife Haltung, die Glauben und Wissen zusammenfiihrt.

7. Mein Verhaltnis zu religiosen Traditionen und Lehraussagen

Ich empfinde eine Skepsis gegenluber dem Begriff Dogma, weil dieses Wort in ihrer historischen Last
und ihrem Machtgehalt eine Verhartung ausdrucken, die meinem Denken und meinem Glaubens-
verstandnis widerspricht. Ich bevorzuge daher Begriffe wie:

grundlegende Uberzeugungen,
tragende Deutungsformen,
gewachsene Verstandnishorizonte,
theologische Leitgedanken,

gemeinschaftlich geformte Glaubensaussagen.

Ich verstehe christliche Traditionen nicht als starre Vorgaben, sondern als Narrative, Erfahrungs-
raume und Deutungsangebote, die kritisch befragt und zugleich existenziell wertgeschatzt werden

durfen.

© Norbert Rieser Seite 3


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

8. Meine philosophische Selbstverortung — Zusammenfassung
Mein Denken ist eine eigenstandige Synthese aus:
« kritischer Rationalitat (Popper, Albert),
» sprachlogischer und ideologiekritischer Scharfe (Topitsch),
» existenzieller Selbstdeutung (Jaspers, Kierkegaard),
* hermeneutischer Tiefendimension (Ricceur, Gadamer),
« phanomenologischer Weltnahe (Merleau-Ponty),
» prozessphilosophischer Offenheit (Whitehead, Gdcke).
Diese Synthese macht mich:
* nicht positivistisch,
* nicht relativistisch,
* nicht dogmatisch,
* nicht metaphysisch-absolutistisch,
» sondern kritisch, offen, sprachbewusst,
existenziell und transzendenzsensibel.

9. Schlussformel — meine geistige Haltung
Ich denke und schreibe aus einer Haltung heraus, die ich so bezeichnen wurde:

eine Philosophie der offenen Struktur —
kritisch im Denken,

sprachbewusst im Formulieren,
existenziell im Erleben,

verantwortet im Glauben,

und offen fur Transzendenz

als Resonanzraum menschlichen Lebens.

Diese Grundsatzerklarung bildet den Rahmen, die Voraussetzung und die Haltung, aus der heraus

meine Texte entstanden sind. Sie ist zugleich mein personliches Bekenntnis zu einem Denken, das
Klarheit sucht, Tiefe zulasst und Freiheit bewahrt.

© Norbert Rieser Seite 4


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

1. Philosophischer Kompass

)
TRANSZENDENZ-

HORIZONT

Offenheit des Sinns, Resonanzraun

WISSEN

kritisch gepruft,
sprachbewusst
| geklart

GLAUBEN

existenzielle Haltung
~— N Vertrauen, Offenheit

mapvolle Orientier-

Urtelskfraft

KRITISCHE SELBST-
REFLEXION

Fallibilismus,
Perspektivenbewusstsein
s . WG

Der Weisheitskompass beschreibt, wie ich meinen Platz in der Welt finde. nich beginne in der
Lebenswelt, dort, wo ich erlebe, handle, scheitere, wachse und mit anderen verbunden bin.
Diese konkrete Wirklichkeit bildet den Boden meines Denkens. Durch kritische Selbstreflexion halte
ich inne. Ich frage mich, was mich leitet, was mich tauscht, welche Perspektiven mir fehlen. Diese
innere Klarung bewahrt mich davor, mich selbst absolut zu nehmen, und 6ffnet mich fur Neues.

Glaube verstehe ich als eine Haltung der Offenheit und des Vertrauens — als Bereitschaft, Resonanz
zuzulassen, ohne fertige Antworten zu behaupten. Wissen bedeutet fur mich, sorgfaltig zu prifen, klar
zu formulieren und Wahrnehmungen kritisch einzuordnen. Beide Bereiche gehoéren flir mich zusam-
men: Wissen wird durch Glaube menschlich, Glaube durch Wissen verantwortbar.

In der Mitte steht Weisheit — jene Haltung, die aus Erfahrung und Prifung erwachst. Weisheit heif3t flr
mich, maldvoll zu urteilen, Spannungen auszuhalten und Orientierung zu finden, ohne sich hinter
Gewissheiten zu verstecken. Der Transzendenz-Horizont 6ffnet meine Sicht fur die Tiefe des Lebens.
Er ist kein fester Ort, sondern eine Weite, ein Raum, in dem Sinn entstehen kann — jenseits dessen,
was ich vollstandig erklaren kann. Die kantianische Wende pragt mein Selbstverstandnis: Ich gehoére
nicht, weil ich geboren wurde, sondern weil ich mich entscheide.

Zugehorigkeit, Glaube und Orientierung sind fur mich Ausdruck von Freiheit und Mindigkeit.
Gesellschaft und Politik begreife ich nicht als Lager, sondern als Raume gemeinsamer
Verantwortung. Ich prife, was Menschen fordert, Freiheit schitzt und Zusammenleben ermdéglicht —
und halte Abstand zu vereinfachenden Ideologien.

Der Kompass: als ein Bild flur ein Leben, das in der Erfahrung wurzelt, sich selbst prift, Glauben und
Wissen verbindet und offen bleibt fliir die Weite des Sinns.

© Norbert Rieser Seite 5


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

Ein Wort an Menschen, die in Verkiindigung oder geistlicher Verantwortung stehen

Ich richte mich im folgenden Abschnitt an jene Menschen, die beruflich oder ehrenamtlich Raume der
Deutung, der Begleitung und der geistigen Orientierung gestalten. Menschen, die mit Texten,
Existenzfragen und Weltdeutungen arbeiten. Menschen, die sich fragen:

» Wie spreche ich von Tiefe, ohne zu verfestigen?

* Wie begleite ich andere, ohne ihnen meine Sicht aufzudrangen?
» Wie formuliere ich Orientierung, ohne sie zu absolutieren?

* Wie bewahre ich Offenheit, ohne Beliebigkeit zu erzeugen?

Fur all jene bietet mein Ansatz eine Moglichkeit, die eigene Rolle zu prifen — auf traditionell-autoritare
Muster oder postmoderne Beliebigkeitsfallen.

1. Denken ohne Uberhéhung

Ich vertrete eine Form des Denkens, die auf verabsolutierte Lehrsatze verzichtet — nicht aus Skepsis,
sondern aus Verantwortung. Ich mochte nicht mit festgeflugten Aussagen operieren, die den Eindruck
erwecken, sie kdnnten Menschen ein fur alle Mal festlegen. Ich méchte Raume 6ffnen, in denen
Menschen auf eigene Weise resonieren durfen.

2. Transzendenz als Resonanz, nicht als Dogmatik

Die Erfahrung von Transzendenz ist fir mich kein ,Uberbau der Welt“ sondern ein Sinnhorizont,
der Menschen erlaubt, ihr eigenes Leben in einer groReren Perspektive zu sehen.

Wer mit Menschen arbeitet, weil3, dass solche Perspektiven haufig entscheidender sind als jede
definitorische Aussage.

3. Orientierung statt Festlegung

Ich sehe es als Aufgabe verantwortlicher geistiger Fuhrung, Orientierung zu geben ohne Festlegung,
Tiefgang ohne Uberhéhung, Sprache ohne Verhartung.

Es geht nicht darum, Menschen ein fertiges Weltbild zu Gberreichen, sondern sie darin zu begleiten,
ihr eigenes Verhaltnis zu Welt, Leben und Glaube zu finden.

4. Einladende Offenheit
Mein Ansatz mochte alle Menschen ansprechen:
» die Zweifelnden,
 die Suchenden,
+ die Glaubenden,
« die Fragenden,
» die rational Denkenden,
 die spirituell Erfahrenden,
* die zwischen Tradition und Moderne stehen.

Es ist eine Haltung, die niemanden ausgrenzt. Die weder Wissen noch Glauben privilegiert.
Die Weisheit als gemeinsame Aufgabe versteht.

© Norbert Rieser Seite 6


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

5. Sprache der Verantwortung

In diesem Sinne nutze ich eine Sprache, die zugleich verantwortet, empfindsam, reflektiert und
offen bleibt. Ich vermeide Formulierungen, die den Anschein einer letzten Wahrheit oder endgultigen
Festlegung erwecken. Stattdessen setze ich auf Begriffe wie:

» ,Deutung®,

* ,Weisung®,

» ,Orientierung®,

* ,Grundvermutung®,
» Lebensnahe®,

* ,Sinnéffnung®.
Diese Sprache schitzt Menschen,

die ich erreiche,
als auch die Integritat meines eigenen Denkens.

© Norbert Rieser Seite 7


https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

	MEIN GRUNDVERSTÄNDNIS
	VON PHILOSOPHIE – GLAUBE - TRANSZENDENZ
	1. Einleitung: Mein Denken als situiertes und verantwortetes Denken
	2. Distanz zum Positivismus und zum Wiener Kreis
	3. Was ich von Topitsch, Popper und Albert lerne – und wo ich mich unterscheide
	3.1 Ernst Topitsch: Sprachlogik, Ideologiekritik, Seinsgebundenheit
	3.2 Karl Popper: Fallibilismus und offene Gesellschaft
	3.3 Hans Albert: Kritik aller Begründungsansprüche

	4. Sprachbewusstes Denken – mein Stil und mein Maßstab
	5. Mein Verständnis von Transzendenz – jenseits metaphysischer Überhöhung
	6. Glauben – Wissen – Weisheit: mein orientierendes Dreieck
	Glauben
	Wissen
	Weisheit

	7. Mein Verhältnis zu religiösen Traditionen und Lehraussagen
	8. Meine philosophische Selbstverortung – Zusammenfassung
	9. Schlussformel – meine geistige Haltung

	1. Philosophischer Kompass
	Ein Wort an Menschen, die in Verkündigung oder geistlicher Verantwortung stehen
	1. Denken ohne Überhöhung
	2. Transzendenz als Resonanz, nicht als Dogmatik
	3. Orientierung statt Festlegung
	4. Einladende Offenheit
	5. Sprache der Verantwortung


