
TIEFENSCHICHTEN DES MENSCHSEINS
über Mythos – Deutung - Verantwortung 

vom Film Tomb Raider (2018)

zu meinen Weisheitskompass

Inhaltsverzeichnis

• Hermeneutische Annäherung und Allgemeine Einleitung

• Kurze Handlungsbeschreibung

• Warum ein moderner Film ein Mythos sein kann

• Von Indiana Jones zu Lara Croft – eine filmwissenschaftliche Brücke

• Der Mythos als symbolische Struktur

• Die Rolle der Organisation Trinity im Film 

• Religionswissenschaftliche Analyse

• 7.1 Mircea Eliade

• 7.2 Jan Assmann

• 7.3 Paul Tillich

• 7.4 Paul Ricoeur

• Philosophische und existenzielle Dimension

• Mythos, Kultur und Verantwortung

• Museumspädagogische Perspektiven

• Übergang zu meinem Weisheitskompass

• Weisheitskompass – Orientierung in vier Dimensionen

• Schluss

• ANHANG: Vertiefte theologische Analyse

• A. Mythologische und theologische Grundbegriffe

• B. Himiko und die Ambivalenz der Mythen

• C. Lara Croft als hermeneutische Heldin

• D. Tillichs „Unbedingtes“ in moderner Form

• E. Prozesstheologische Perspektiven

• F. Theologische Tiefenstrukturen ohne religiöse Gleichsetzung 

• G. Theologie der Fehlbarkeit

• H. Verantwortung vor Vergangenheit und Zukunft

• MODELL WEISHEITSKOMPASS

© Norbert Rieser Seite 1 / 17

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Zur Bedeutung von Tomb Raider –  theol.-hermeneutische Annäherung

Wörtlich lässt sich Tomb Raider als „Grabräuberin“ übersetzen. Doch diese Übersetzung beschreibt
gerade  nicht das, was die Figur Lara Croft im Kern ausmacht. Der Film setzt den Titel bewusst als
Irritation: Er zeigt, was die Außenwelt oberflächlich sieht, um dann eine tiefere Wahrheit freizulegen.
Lara Croft  ist  keine Plünderin der  Vergangenheit,  sondern eine Gestalt,  die  sich den Räumen der
Geschichte mit einer Haltung nähert, die man in der Exegese einen Gang in den Deutungshorizont
nennen kann. Ihre Wege führen nicht in Gräber, um etwas an sich zu reißen, sondern in jene Schichten
menschlicher Erfahrung, in denen Kulturen ihre Wahrheit abgelegt haben: in Mythen, Rituale, Erinner-
ungen und Warnungen.

Diese Bewegung entspricht einem biblisch vertrauten Muster. Denn wer in der Schrift „prüft“, „erkennt“
und „sich ein vernehmendes Herz schenken lässt“, handelt nicht anders: Er oder sie durchdringt die
Oberfläche  der  Dinge,  sucht  nach  dem  tragenden  Grund  und  übernimmt  Verantwortung  für  das
Erkannte.

■ Prüfen – im Sinn des neutestamentlichen dokimazein – meint nicht Skepsis, sondern Klärung: das 
Herausarbeiten dessen, was sich bewährt.
■ Erkenntnis – ob als hebräisches da’at oder als neutestamentliche gnōsis – ist keine bloße 
Informationsverarbeitung, sondern eine Form des Durchdrungenseins, die die Haltung verändert.
■ Weisheit – chokmah und sophia – beschreibt eine Lebenskunst, die Denken, Erfahrung und 
Verantwortung verbindet.
■ Das Herz – lev – gilt in biblischer Sicht als das Zentrum der Person, Ort der Entscheidung, nicht der 
bloßen Emotion.
■ Verantwortung – nicht als theoretische Kategorie, sondern als gelebte Antwort auf das Erkannte – 
bildet schließlich die geistige Reife eines Menschen ab.

Diese Begriffe, verwurzelt in biblischen Traditionen, finden im Film eine moderne Resonanz. Lara Croft 
wird nicht als religiöse Figur gezeichnet, aber als jemand, der sich der Wahrheit aussetzt – und aus 
diesem Ausgesetztsein heraus Handlung, Haltung und Urteil gewinnt. Sie lässt sich nicht von Mythen
blenden, aber sie missachtet sie auch nicht. Sie versucht, ihren inneren Kern zu verstehen, ihre 
Warnungen zu entschlüsseln und ihre Ambivalenzen ernst zu nehmen. Das macht die Figur über-
raschend anschlussfähig an eine theologisch-hermeneutische Perspektive:

Lara handelt nicht impulsiv, sondern prüfend; nicht zynisch, sondern unterscheidend; nicht herrschend, 
sondern verantwortend. Ihr Weg ist kein Beschaffungsabenteuer, sondern die Bewegung eines 
Menschen, der lernt, im Angesicht der Vergangenheit wach zu bleiben, und im Licht der Wahrheit 
verantwortlich zu handeln.

Diese Haltung hat mich zur Entwicklung meines Weisheitskompasses inspiriert:

ein Modell, das sichtbar macht, wie Philosophie, Glaube, Wissen und Verantwortung nicht gegen-
einanderstehen, sondern einander klären, vertiefen und tragen können. Was Lara im Film verkörpert,
entspricht  einer  Haltung,  die  religiöse  Traditionen  seit  Jahrhunderten  begleiten:  der  Weg  des
Menschen, der die Wirklichkeit nicht nur anschaut, sondern liest – und das Gelesene verantwortlich
lebt.  Damit  zeigt  sich:  Tomb Raider, obwohl  kein  theologischer  Film,  aber  eine  Erzählung,  die  in
erstaunlicher Weise jene Fragen berührt, die Theologie und Exegese seit jeher beschäftigen: Wahrheit,
Deutung, Identität,  Gefahr,  Gewissen und die Kunst,  verantwortlich zu handeln in einer Welt  voller
Ambivalenzen.

© Norbert Rieser Seite 2 / 17

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Glossar zentraler biblischer Begriffe

Kurz erklärt – exegetisch fundiert – für den Zusammenhang von Mythos, Deutung und Weisheit

1. Prüfen

Griechisch: δοκιμάζειν (dokimazein)
Hebräisch: בחן (bachan)

Der Begriff bezeichnet im biblischen Kontext nicht Skepsis, sondern Bewährung und Klärung. 
Ursprünglich stammt dokimazein aus der Metallurgie und beschreibt das Reinigen und Prüfen eines 
Metalls im Feuer, bis sein Echtheitskern sichtbar wird. Paulus verwendet den Begriff (1 Thess 5,21) als 
geistliche Disziplin: Alles wahrzunehmen, zu durchdenken und das zu behalten, was trägt.

Das alttestamentliche Pendant bachan meint das „Erproben“ im Sinne der inneren Durchdringung: ein 
Prozess, in dem Wahrheit nicht behauptet, sondern freigelegt wird (Ps 26,2; Jer 17,10).

Essenz:
Prüfen heißt klären, nicht misstrauen;
durchleuchten, nicht verwerfen.

2. Erkenntnis

Griechisch: γνῶσις (gnōsis)
Hebräisch: דת עת ת (da’at)

Biblische Erkenntnis ist keine bloße Wissensaufnahme, sondern existenzielle Einsicht.
Da’at bezeichnet im Alten Testament ein Wissen, das den Menschen innerlich verändert (Hos 6,6).
Es ist Beziehung, Verstehen und moralische Ausrichtung zugleich.

Gnōsis im Neuen Testament meint nicht intellektuelle Überlegenheit, sondern ein Erkennen, das sich in
Liebe und verantwortlicher Haltung zeigt (1 Kor 8,1).

Essenz:
Erkenntnis ist gelebte Wahrheit, nicht abstraktes Wissen.

3. Weisheit

Hebräisch: חה כמָמה ה (chokmah)
Griechisch: σοφία (sophia)

Weisheit ist eine der ältesten Grundkategorien biblischen Denkens.
Chokmah bezeichnet ursprünglich geschicktes, kundiges Tun — eine Verbindung aus Einsicht, 
praktischer Klugheit und der Fähigkeit, das rechte Maß zu finden. In den Sprüchen Salomos ist 
Weisheit eine Lebenskunst: die Fähigkeit, Situationen zu deuten, Gefahren zu erkennen und 
verantwortliche Entscheidungen zu treffen.

Im Neuen Testament erscheint sophia sowohl als göttliche Gabe (Jak 1,5) als auch als menschliche 
Tugend, die aus Erfahrung und Urteilsfähigkeit entsteht.

Essenz:
Weisheit ist gelebte Einsicht: Denken, Erfahrung und Verantwortung im Gleichgewicht.

4. Herz

Hebräisch: ב בה  ב / לב (lev / levav) לב

Das biblische „Herz“ ist nicht Sitz der Gefühle, sondern Zentrum der Person. Es ist der Ort des 
Denkens, des Urteilens, des Gewissens und der Entscheidung. Ein „hörendes Herz“ (1 Kön 3,9) meint 
die Fähigkeit, hinzuhören, zu unterscheiden und gerecht zu handeln. „Herzensverhärtung“ steht 
dagegen für das Verschließen gegenüber Wahrheit und Einsicht.

© Norbert Rieser Seite 3 / 17

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Essenz:
Das Herz ist der innere Kompass des Menschen — Ort der Haltungen und Entscheidungen.

5. Verantwortung

Neutestamentlicher Bezugsrahmen: συνείδησις (syneidēsis, Gewissen) und ἀπολογία (apologia, 
Antwort, Rechenschaft) Der moderne Begriff „Verantwortung“ hat keine direkte hebräische 
Entsprechung, ist aber im biblischen Denken tief verankert:

• Gewissen (syneidēsis) ist das innere Wissen um das, was angemessen ist. Es ist keine 
moralische Strenge, sondern ein Resonanzraum für Wahrheit (Röm 2,15).

• Antwort (apologia) bezeichnet die Bereitschaft, für das eigene Handeln einzustehen und 
Rechenschaft zu geben (1 Petr 3,15).

Verantwortung heißt biblisch:
Das Erkannte nicht nur sehen, sondern leben.
Es ist die Bewegung, die aus Einsicht Handlung werden lässt.

Essenz:
Verantwortung ist Wahrheit im Vollzug — gelebte Antwort auf das Erkannte.

Zusammenfassende Klammer des Glossars

Diese  fünf  Begriffe  —  Prüfen,  Erkenntnis,  Weisheit,  Herz  und  Verantwortung  —  beschreiben  die
gesamte Bewegung biblischen Denkens:  vom Wahrnehmen der  Wirklichkeit,  über  das Deuten der
Zusammenhänge,  hin  zum  verantwortlichen  Handeln.  Sie  bilden  zugleich  den  geistigen  Rahmen,
in dem Tomb Raider modern gedeutet werden kann. Nicht weil der Film religiös wäre, sondern weil die
in ihm dargestellte Haltung eine Struktur berührt, die die Schrift seit Jahrtausenden kennt: Die Bewe-
gung des Menschen vom Erkennen zur Verantwortung.  Und genau aus dieser Bewegung heraus
formt sich mein Weisheitskompass als Praxismodell.

1. Allgemeine Einleitung

Tomb Raider (2018) gehört zu jenen modernen Filmen, die weit mehr bieten als reine Unterhaltung.
Er zeigt Abenteuer, Gefahr, fremde Kulturen, geheimnisvolle Artefakte — und doch trägt die Erzählung 
eine bemerkenswerte Tiefe: Fragen nach Ursprung, Verantwortung, Schuld, Identität und dem Umgang 
mit kulturellem Erbe. Dass ein Film solche Themen transportieren kann, ist nicht neu. Bereits die 
Indiana-Jones-Filme der 1980er-Jahre verbanden Spannung mit mythischen Strukturen. Sie zeigten, 
dass Abenteuerkino kulturelle Grundfragen aufgreifen kann – als Erzählung.

Tomb Raider führt dieses Erbe weiter, verschiebt aber den Fokus: von der souveränen Abenteurerfigur 
zum suchenden, interpretierten, verantwortungsvollen Menschen, der nicht durch Heldentaten 
wächst, - durch Einsicht. Damit wird der Film zu einem idealen Beispiel dafür, wie moderne Medien die 
Tiefenschichten des Menschseins sichtbar machen.

2. Kurze Handlungsbeschreibung

Lara Croft versucht, das Geheimnis um ihren verschollenen Vater zu lösen. Hinweise führen sie zur
verbotenen Insel Yamatai, auf der die Legende der Königin Himiko bewahrt wird — einer Gestalt, von
der  überliefert  ist,  sie  habe  Macht  über  Leben  und  Tod.  Lara  entdeckt:  Himiko  war  keine  „über-
natürliche“ Herrscherin, sondern Trägerin eines gefährlichen Erregers. Ein Mythos entstand, um die
Wahrheit  zu verbergen und die Welt zu schützen. Die Geheimorganisation  Trinity will  den Erreger
militärisch  nutzen.  Lara  muss  Himikos  Grab  erreichen,  Prüfungen  bestehen  und  Trinity  aufhalten.
Ihr Vater opfert sich, um sie und die Welt zu schützen. Am Ende erkennt Lara: Der wahre Kampf findet
nicht auf der Insel statt, sondern zu Hause, dort, wo Mythen zu Machtinstrumenten werden können.

© Norbert Rieser Seite 4 / 17

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


3. Warum ein moderner Film ein Mythos sein kann

Mythen sind keine alten Märchen. Sie sind symbolische Erzählungen, die Grundfragen des 
Menschseins bündeln:

• Was bedeutet Ursprung?
• Was bedroht uns?
• Was hält eine Gemeinschaft zusammen?
• Wie entsteht Identität?
•

Filmwissenschaft zeigt auf: Mythische Strukturen können in jedem Medium auftreten — im Roman,
im Film, im Theater, sogar in einem Computerspiel. Entscheidend ist nicht das Medium, sondern die
symbolische  Tiefe der  Erzählung.  Tomb  Raider erfüllt  alle  Kriterien:  Konfrontation  mit  dem
Unbekannten, Räume voller Bedeutung, Entscheidungen von existenzieller Tragweite, eine Heldin, die
nicht triumphiert, sondern wächst.

4. Von Indiana Jones zu Lara Croft – filmwissenschaftliche Brücke

Indiana Jones repräsentiert die frühe Phase des modernen Abenteuerfilms: Der Held ist souverän, 
ironisch, mutig — der Mythos wird zum Spektakel. Lara Croft dagegen ist eine Figur:

• die scheitern kann,
• die Verantwortung trägt,
• die lernt, zu deuten statt zu dominieren.

Indiana Jones „nimmt Dinge an sich“; Lara Croft „liest die Dinge“. Damit verschiebt sich das Genre 
fundamental: vom heroischen hin zum hermeneutischen Abenteuerfilm.

5. Mythos als symbolische Struktur

Ein  Mythos  ist  eine  symbolische  Erzählung  über  das,  was  die  Welt  im  Innersten  zusammenhält.
Er spricht in Bildern, nicht in Theorien. Die Welt hat auch mythische Strukturen: Schöpfungsmythen,
Ordnungsmythen, Bewahrungsmythen, Erlösungsmythen — und moderne Filme greifen diese Muster
bewusst auf. Doch Tomb Raider erzählt keinen religiösen Mythos, sondern einen anthropologischen:
über Verantwortung, Irrtum, Bewahrung, Identität.

6. Die Rolle der Geheimorganisation Trinity 

„Trinity“ bedeutet zwar „Dreieinigkeit“, aber im Film hat das Wort keine theologische Bedeutung.

Es ist:

• eine Geheimorganisation,
• die religiöse Sprache funktionalisiert,
• Artefakte manipuliert,
• Mythen als Machtfaktor missbraucht.

Sie symbolisiert die Gefahr, dass etwas Bedeutungsvolles zerstörerisch werden kann, wenn Menschen 
Bedeutungsvolles absolut für ihre Ziele einsetzen.

© Norbert Rieser Seite 5 / 17

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


7. Religionswissenschaftliche Analyse

7.1 Mircea Eliade – das Heilige als Raum

Eliade zeigt: Heilige Räume sind Orte verdichteter Bedeutung. Yamatai ist ein solcher Ort — nicht 
wegen „Übernatürlichem“, sondern weil er kulturelle Ordnung trägt.

7.2 Jan Assmann – Gedächtnis und Identität

Für Assmann bewahren Kulturen ihre Identität durch:

• Mythen
• Rituale
• Artefakte
• Erzählungen

In Tomb Raider sind Artefakte Träger kultureller Wahrheit. Sie dürfen nicht missbraucht werden.

7.3 Paul Tillich – das Unbedingte und seine Ambivalenz

Tillich zeigt: Was Menschen absolut setzen, kann heilvoll oder zerstörerisch werden. Die Organisation
Trinity  setzt  Macht  absolut.  Und  Lara  setzt  Verantwortung  absolut.  Diese  Spannung  bildet  den
moralischen Kern des Films.

7.4 Paul Ricoeur – Interpretation als Reifung

Ricoeur beschreibt, dass Menschen Mythen lesen sollen:  Sie enthalten Wahrheit, aber in Bildern.

Und Lara Croft deutet, statt zu glauben. Sie legt Schichten frei und erkennt den Sinn hinter dem 
Symbol. Damit kann sie als eine modernen Gestalt für hermeneutische Reife interpretiert werden.

8. Philosophische und existenzielle Dimension

Der Film berührt drei Grundachsen:

• Existenzialismus (Identität durch Entscheidung)
• Hermeneutik (Welt als Text)
• Ethik der Verantwortung (Macht verpflichtet)

Lara wächst nicht durch Sieg, sondern durch Einsicht und Verantwortung.

9. Mythos, Kultur und Verantwortung

Der Film zeigt, wie gefährlich es ist, wenn Mythen für Machtzwecke instrumentalisiert werden.

Er zeigt auch:

• wie leicht Geschichte verzerrt werden kann,
• wie wichtig kulturelle Rücksicht ist,
• wie nötig es ist, zwischen Sinn und Missbrauch zu unterscheiden.

Verantwortung entsteht nicht aus Stärke, sondern aus Einsicht.

© Norbert Rieser Seite 6 / 17

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


10. Museumspädagogische Perspektive

Tomb  Raider ist  wie  ein  begehbares  Museum:  Erzählen  durch  Räume,  Kontextualisierung,
Objektgeschichten. Der Film zeigt exemplarisch:

• wie Erzählung Wissen vermittelt,
• wie Räume Bedeutung tragen,
• wie historische Symbolik in moderne Kontexte übersetzt wird.

11. Übergang zu meinem Weisheitskompass
Der Film führt zu einer Einsicht: Die Welt wird durch Deutung erschlossen – Erkanntes braucht 
Umgang mit Verantwortung. Hier setzt mein Weisheitskompass an: 

als Orientierungssystem für reflektiertes, verantwortliches Leben.

12. Weisheitskompass – Orientierung in vier Dimensionen
Er umfasst:

Philosophie
– klärt und unterscheidet

Glaube
– öffnet für Vertrauen und Tiefe

Wissen
– prüft und ordnet

Weisheit
– integriert und entscheidet

Weisheit entsteht, wenn Denken, Vertrauen, Erfahrung und Verantwortung zusammenfinden.

Tomb Raider ist  kein Film über Religion.  Aber er berührt  Fragen, die Religionen, Philosophie und
Kulturwissenschaft seit sehr langen Zeiten beschäftigen: Wahrheit, Ursprung, Schuld, Macht, Identität,
Verantwortung. Die Erzählung lädt ein, die Welt nicht nur zu sehen, die Welt zu  lesen.  Aus dieser
Lektüre kann — im besten Fall — Weisheit gefunden werden.

ANHANG: Vertiefte theologische Analyse

A. Mythologische und theologische Grundbegriffe

Mythos bedeutet:

• Verdichtung existenzieller Wahrheit
• Interpretation von Ursprung und Ordnung
• kulturelle Selbstvergewisserung

Die Bibel verwendet selbst symbolische Erzählformen: Weisheitsliteratur, Psalmen, Prophetie.

B. Himiko und die Ambivalenz von Mythen

Der Film zeigt  auf:  Mythen entstehen manchmal  aus Schutz.  Die Dämonisierung Himikos war  der
Versuch, die Gemeinschaft vor Gefahr zu bewahren.

© Norbert Rieser Seite 7 / 17

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


C. Lara Croft als hermeneutische Heldin

Lara handelt nicht mechanisch, aber interpretierend — eine Haltung, die der biblischen Tradition des 
„Prüfens“ verwandt ist: „Alles prüfen, das Gute behalten“ – 1 Thess 5,21.

D. Tillichs „Unbedingtes“ in moderner Form

Die Organisation Trinity zeigt,  wie gefährlich es wird,  wenn Menschen ihre Zwecke absolut setzen.
Die Propheten Israels kannten dieselbe Kritik.

E. Prozesstheologische Perspektiven

Lara Croft verkörpert:

• Bewegung,
• Reifung,
• Offenheit für Veränderung,
• Verantwortungsbereitschaft.

Diese Haltungen entsprechen der Idee, dass Leben nicht statisch ist, sondern im Werden.

F. Theologische Tiefenstrukturen ohne Gleichsetzung

In der theologischen Deutung des Films ist Zurückhaltung wesentlich. Lara Croft ist  keine religiöse
Gestalt, sie steht nicht in Konkurrenz zu biblischen Figuren und sie verkörpert kein Erlösungsmotiv.

Was jedoch theologisch interessant ist, ist ihre menschliche Struktur des Wachsens:

• Sie geht durch Krisen.
• Sie ringt mit Wahrheit.
• Sie lernt, Verantwortung zu übernehmen.
• Sie lässt sich durch Erfahrung verwandeln.

Diese  Motive  finden  sich  auch  in  biblischen  Lebensgeschichten  (Abraham,  Mose,  Ruth,  Hiob,  die
Psalmen, die Jüngererzählungen) — nicht als Vergleich, sondern als Ausdruck eines gemeinsamen
Menschheitsthemas: Menschen wachsen oft gerade dort, wo sie scheitern, fragen, zweifeln, suchen
und verstehen. Damit öffnet der Film einen Resonanzraum: keinen theologischen Anspruch, aber eine
Einsicht in die Dynamik menschlicher Reifung, die religiöse Traditionen seit Jahrtausenden kennen.

Das stärkt meinen Weisheitskompass: 
Weisheit  mit einem Modell gelebter, verantworteter Wirklichkeit.

G. Theologie der Fehlbarkeit

Fehlbarkeit  ist  kein  Makel,  sondern  eine  Realität  des  Menschseins.  Die  Bibel  setzt  hier  an:
Wahrheit entsteht durch Einsicht. Umkehr ist keine Niederlage, sondern ein neuer Anfang. Laras Weg
in dem Film zeigt das ebenso auf.

H. Verantwortung vor Vergangenheit und Zukunft

Theologisch bedeutsam ist die Frage: Was schulden wir der Vergangenheit — und was der Zukunft?
Wir schulden Wahrheit, Wachsamkeit, Verantwortung, Demut vor der Geschichte. Die theologische
Reflexion macht sichtbar: Das ist kein Glaubensfilm, jedoch ein Film über Fragen, die Glauben seit 
Jahrhunderten prägen: Wahrheit, Verantwortung, Menschlichkeit.

© Norbert Rieser Seite 8 / 17

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


© Norbert Rieser Seite 9 / 17

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Zur Erklärung

Die  Grafik  stellt  einen  Weisheitskompass dar  –  ein  Modell,  das  zeigt,  wie  vier  Grundkräfte
menschlicher Orientierung sich gegenseitig durchdringen und in ihrem Zusammenspiel zu einer reifen
Lebenshaltung führen:

Philosophie
Glaube
Wissen
Weisheit

Die vier Kreise liegen nicht getrennt nebeneinander, sondern überlappen sich. Dadurch wird 
sichtbar: Keine dieser vier Dimensionen steht für sich allein. Jede gewinnt Tiefe erst im Zusammenspiel
mit den anderen. Im Zentrum der Überlappung befindet sich ein Achtstrahlen-Kompassstern, der die 
innere Ausrichtung symbolisiert – das, was dich im Leben führt, orientiert und trägt.

Bereiche des Weisheitskompasses

Bereich Bedeutung
Philosophie Klärung des Denkens

Glaube Tiefe des Vertrauens
Wissen Verständnis der Welt
Weisheit Reife des Handelns

Bezugsquellen - vier große Denker

Denker Kernidee Bedeutung
Eliade Heilige Räume Existenzielle Tiefe

Assmann Kulturelles Gedächtnis Identität und Erinnerung

Tillich
Ambivalenz 
des Heiligen

Verantwortung 
und Gefahr

Ricoeur Symbol & Interpretation
Hermeneutik 
des Lebens

© Norbert Rieser Seite 10 / 17

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Die vier Kreise und ihre Bedeutung

1. Philosophie – die Frage nach dem Grund

Der Kreis links oben steht für die Philosophie als den Raum des Fragens:

• Was ist wahr?

• Was kann ich erkennen?

• Wie lässt sich die Welt sinnvoll verstehen?

Philosophie eröffnet Denkwege, löst Ideologien auf und schafft Klarheit - liefert keine fertigen 
Antworten, sondern Haltung: das mutige, beharrliche, ehrliche Fragen.

2. Glaube – die Dimension der Tiefe

Der Kreis rechts oben symbolisiert den Glauben – nicht als Dogma, sondern als existenzielle Offenheit:

• Vertrauen

• Resonanz

• Sinnempfinden

• das Wissen um das Mehr-als-Sichtbare

Glaube meint kein System, die innere Weite, gibt Kraft, wo Wissen endet, ermöglicht Trost, Mut und 
Zuversicht.

3. Wissen – die Welt der Tatsachen

Der Kreis links unten steht für Wissen:

• Wissenschaft

• Erfahrung

• überprüfbare Erkenntnisse

• empirische Methoden

• nachvollziehbare Begründungen

Wissen ist die Grundlage jeder zeitgemäß reflektierten Orientierung; - schützt vor Aberglauben und 
Ideologie. Doch ohne Philosophie (ihr „Warum?“) und ohne Glaube (ihre Tiefe) bleibt Wissen 
fragmentarisch.

4. Weisheit – das gelebte Ganze

Der Kreis rechts unten steht für Weisheit Weisheit entsteht nicht durch Ansammlung von Fakten und 
nicht durch Glaubenssätze, sondern durch erlebte Integration:

• Einsicht + Verantwortung

• Klarheit + Menschlichkeit

• Selbsterkenntnis + Urteilskraft

• Erfahrung + ethische Haltung

Weisheit ist das Ergebnis eines langen inneren Prozesses – und genau deshalb steht sie am Übergang
von Wissen, Glaube und Philosophie.

© Norbert Rieser Seite 11 / 17

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Warum die Kreise überlappen

Die Überlappungen zeigen:

Philosophie + Glaube:

→ Existenzielle Orientierung, Ethische Tiefe

Philosophie + Wissen:

→ Klarheit, kritisches Denken, Wahrheitssuche

Glaube + Weisheit:

→ Vertrauen, Demut, Menschlichkeit, Lebensmut

Wissen + Weisheit:

→ Urteilsvermögen, Verantwortung, Reife

Alle vier gemeinsam:

→ Ein Leben, das „getragen“ ist: von 

    Gottvertrauen, Denken, Erkenntnis und Gewissen.

Zentrum: Der achtstrahlige Kompassstern

Der Stern in der Mitte verbindet die vier Dimensionen. 

Er steht für:

• innere Ausrichtung
• Gewissen
• Verantwortung
• Lebenskompass
• Entscheidungskraft

Der Stern verdeutlicht mit meinem Kompassmodell: 

Weisheit ist ein Prozess der Orientierung.

der die vier Kräfte des Menschlichen zusammenhält.

© Norbert Rieser Seite 12 / 17

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Das Modell Weisheitskompass gibt Sicherheit, 

wie Glaube, Philosophie, Wissen und Weisheit einander ergänzen. 

 Orientierung getragen von innerer Verantwortung durch 

Gottvertrauen, Denken und Erkenntnis. 

Anwendungen im Alltag

Situation Wirkung des Kompasses
Berufskonflikt Verantwortung

Familienkonflikt Beziehung
Krankheit/Verlust Integration

Erziehung Orientierung
Lebenssinn Deutung

© Norbert Rieser Seite 13 / 17

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Wie der Weisheitskompass konkret wird

© Norbert Rieser Seite 14 / 17

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


1. Beispiel: Eine schwierige Entscheidung im Beruf

Philosophie

Ich frage mich: Was ist das Prinzip, das hier gelten soll? Gerechtigkeit? Transparenz? Fairness?
Philosophie gibt mir den Rahmen – die Werte, die gelten sollen.

Glaube

Ich vertraue darauf, dass der Weg, den ich gehe, nicht sinnlos ist. Glaube bedeutet hier: Mut, 
Zuversicht, innere Haltung.

Wissen

Ich sammle Fakten: Daten, Abläufe, Risiken, rechtliche Aspekte. Ich schaue hin, prüfe, vergleiche.

Weisheit

Ich entscheide – weder kalt noch naiv, sondern ausgewogen. Weisheit heißt: Ich erkenne, was jetzt 
möglich, verantwortbar und menschlich ist.

Ergebnis:
Eine Entscheidung, die trägt – vor mir selbst und vor anderen.

2. Beispiel: Ein Konflikt in der Familie

Philosophie

Ich frage:
Welche Haltung möchte ich leben? Geht es mir um Recht oder um Beziehung?

Glaube

Ich vertraue darauf, dass Beziehung heilbar ist, dass Menschen wachsen können – und ich selbst 
auch.

Wissen

Ich reflektiere: Was ist tatsächlich passiert? Welche Gefühle spielen eine Rolle? Was weiß ich –  was 
vermute ich?

Weisheit

Ich spreche nicht impulsiv, sondern aus einer inneren Mitte heraus.
Ich versuche zu verstehen, nicht zu siegen.

Ergebnis:
Ein Konflikt verwandelt sich in eine Möglichkeit zur Reifung.

3. Beispiel: Mit Krankheit oder Verlust umgehen

Philosophie

Ich frage mich: Was bedeutet Endlichkeit? Was sagt mir die Situation über mich und das Leben?

© Norbert Rieser Seite 15 / 17

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Glaube

Ich halte an etwas fest, das größer ist als die Krise: Vertrauen, Hoffnung, Sinn – ohne das Leid zu 
verdrängen.

Wissen

Ich suche Informationen: medizinische Fakten, Prognosen, Behandlungen, Ressourcen.

Weisheit

Ich gehe den Weg Schritt für Schritt, ohne Überforderung – und ich erkenne, was wirklich zählt.

Ergebnis:
Die Krise wird nicht abgeschnitten, sondern integriert.

4. Beispiel: Kindererziehung

Philosophie

Welche Werte möchte ich weitergeben? Wahrhaftigkeit? Mut? Verantwortung? Freiheit?

Glaube

Ich vertraue darauf, dass mein Kind seinen eigenen Weg findet. Glaube bedeutet hier: Loslassen, 
begleiten, nicht dominieren.

Wissen

Ich nutze Entwicklungspsychologie, Pädagogik, Erfahrung, Gespräche. Ich weiß: Kinder lernen durch 
Beispiel, nicht durch Belehrung.

Weisheit

Ich erkenne, wann ein Nein nötig ist – und wann ein Ja. Ich gebe Halt und Freiheit zugleich.

Ergebnis:
Erziehung wird zu Beziehung – und Beziehung zu Wachstum.

5. Beispiel: Eine wichtige Lebensentscheidung (Wohnort, Beruf, Beziehung)

Philosophie

Ich kläre meine Leitfragen: Was ist mir wichtig? Was soll mein Leben prägen?

Glaube

Ich vertraue darauf, dass ein neuer Weg möglich ist, auch wenn ich nicht alles weiß.

Wissen

Ich prüfe Fakten: Finanzen, Rahmenbedingungen, Chancen, Risiken, Faktenlage.

Weisheit

Ich entscheide nicht nur rational, nicht nur emotional, sondern integrativ: aus Vernunft, Herz und 

© Norbert Rieser Seite 16 / 17

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Erfahrung.

Ergebnis:
Eine Entscheidung, die nicht bereut wird – weil sie getragen ist.

6. Beispiel: Umgang mit Nachrichten, Politik und gesellschaftlichen Spannungen

Philosophie

Ich frage: Welche Prinzipien sollen gesellschaftlich gelten? Menschenwürde? Freiheit? Gerechtigkeit?

Glaube

Ich vertraue darauf, dass Zusammenleben möglich bleibt, auch wenn es Spannungen gibt.

Wissen

Ich prüfe Fakten, meide Gerüchte, unterscheide Meinung von Evidenz.

Weisheit

Ich urteile maßvoll, lasse mich nicht instrumentalisieren – und handle dort, wo ich Verantwortung tragen
kann.

Ergebnis: Keine Angstgetriebenheit, sondern Klarheit und Haltung.

7. Beispiel: Die Frage nach meinem eigenen Lebenssinn

Philosophie
Ich frage: Wer bin ich? Wofür möchte ich leben? Ein existenzielles Fragen ohne einfache Antworten.

Glaube
Ich öffne mich für das, was mich ruft – für Sinn, der nicht von mir gemacht wird.

Wissen
Ich kenne meine Ressourcen, meinen Weg, meine Geschichte, meine Kompetenzen.

Weisheit
Ich gehe den Weg, der mich ruft – nicht blind, nicht ängstlich, sondern mit innerer Zustimmung.

Ergebnis: Lebenssinn wird nicht gefunden – er entsteht im Gehen.

Das Modell Weisheitskompass verdichtet die Einsicht als Werkzeug

Vier Kräfte innerer Orientierung

• Philosophie ordnet das Denken.
• Glaube trägt das Herz.
• Wissen klärt die Welt.
• Weisheit führt das Leben.

In  den  Schnittmengen  kann  eine  Haltung  begründet  werden  und  ich  bezeichne  das  als  innerer
Kompass: durch deuten - Wesentliches erkennen  - verantwortungsvoll zu handeln.

© Norbert Rieser Seite 17 / 17

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

	TIEFENSCHICHTEN DES MENSCHSEINS
	Inhaltsverzeichnis
	Zur Bedeutung von Tomb Raider – theol.-hermeneutische Annäherung
	Glossar zentraler biblischer Begriffe
	1. Prüfen
	2. Erkenntnis
	3. Weisheit
	4. Herz
	5. Verantwortung

	Zusammenfassende Klammer des Glossars
	1. Allgemeine Einleitung
	2. Kurze Handlungsbeschreibung
	3. Warum ein moderner Film ein Mythos sein kann
	4. Von Indiana Jones zu Lara Croft – filmwissenschaftliche Brücke
	5. Mythos als symbolische Struktur
	6. Die Rolle der Geheimorganisation Trinity
	7. Religionswissenschaftliche Analyse
	7.1 Mircea Eliade – das Heilige als Raum
	7.2 Jan Assmann – Gedächtnis und Identität
	7.3 Paul Tillich – das Unbedingte und seine Ambivalenz
	7.4 Paul Ricoeur – Interpretation als Reifung

	8. Philosophische und existenzielle Dimension
	9. Mythos, Kultur und Verantwortung
	10. Museumspädagogische Perspektive
	11. Übergang zu meinem Weisheitskompass
	12. Weisheitskompass – Orientierung in vier Dimensionen
	Philosophie
	Glaube
	Wissen
	Weisheit

	ANHANG: Vertiefte theologische Analyse
	A. Mythologische und theologische Grundbegriffe
	B. Himiko und die Ambivalenz von Mythen
	C. Lara Croft als hermeneutische Heldin
	D. Tillichs „Unbedingtes“ in moderner Form
	E. Prozesstheologische Perspektiven
	F. Theologische Tiefenstrukturen ohne Gleichsetzung
	G. Theologie der Fehlbarkeit
	H. Verantwortung vor Vergangenheit und Zukunft
	Zur Erklärung
	Bereiche des Weisheitskompasses
	Bezugsquellen - vier große Denker

	Die vier Kreise und ihre Bedeutung
	1. Philosophie – die Frage nach dem Grund
	2. Glaube – die Dimension der Tiefe
	3. Wissen – die Welt der Tatsachen
	4. Weisheit – das gelebte Ganze

	Warum die Kreise überlappen
	Philosophie + Glaube:
	Philosophie + Wissen:
	Glaube + Weisheit:
	Wissen + Weisheit:
	Alle vier gemeinsam:

	Zentrum: Der achtstrahlige Kompassstern
	Anwendungen im Alltag

	1. Beispiel: Eine schwierige Entscheidung im Beruf
	Philosophie
	Glaube
	Wissen
	Weisheit

	2. Beispiel: Ein Konflikt in der Familie
	Philosophie
	Glaube
	Wissen
	Weisheit

	3. Beispiel: Mit Krankheit oder Verlust umgehen
	Philosophie
	Glaube
	Wissen
	Weisheit

	4. Beispiel: Kindererziehung
	Philosophie
	Glaube
	Wissen
	Weisheit

	5. Beispiel: Eine wichtige Lebensentscheidung (Wohnort, Beruf, Beziehung)
	Philosophie
	Glaube
	Wissen
	Weisheit

	6. Beispiel: Umgang mit Nachrichten, Politik und gesellschaftlichen Spannungen
	Philosophie
	Glaube
	Wissen
	Weisheit

	7. Beispiel: Die Frage nach meinem eigenen Lebenssinn
	Philosophie
	Glaube
	Wissen
	Weisheit


