
Im Werden wohnen
Sein, Seiendes und die Weite eines zeitgemäß reflektierenden (pan-en-theistischen) Horizonts

Erklärende Fassung

1. Einleitung: Die Grundfrage des Wirklichen

Die Erfahrung des Menschen zeigt eine dreifache Struktur: Etwas ist (Seiendes), es verändert sich 
(Werden), und all dies geschieht innerhalb einer umfassenden Weite, die Bedeutung trägt (Sein). 
Dieses Werk entfaltet diese drei Grundbegriffe nicht abstrakt, sondern im Licht eines modernen, 
philosophisch verantworteten und geistig offenen panentheistischen Horizonts. Ziel ist eine Deutung,
die Vernunft, Freiheit, Wissenschaft, Geschichte und Spiritualität zusammenführt.

Die Darstellung verbindet:

• Aristoteles (Ontologie des Werdens)

• Thomas von Aquin (Sein als actus essendi)

• Kant (kritische Vernunft)

• Husserl (Phänomen und Horizont)

• Jaspers (Existenz und Umgreifendes)

• Tillich (Gott als Seinsgrund)

• Whitehead (Prozessphilosophie)

• Göcke (analytischer Panentheismus)

Auf Heidegger wird verzichtet, wegen seiner politischen Verstrickung und ideologischen Prägung.

Leitfrage

Wie  lässt  sich  die  Wirklichkeit  so  verstehen,  dass  sie  zugleich  wissenschaftlich  ernst
genommen und spirituell geöffnet werden kann?

2. Sein – Die Weite, die alles trägt

2.1 Sein ist Ermöglichung

Sein bezeichnet nicht ein Objekt, sondern die Weite, in der reale Bedeutung entstehen kann. Es ist die 
Struktur, die ermöglicht, dass uns etwas als etwas begegnet.

2.2 Traditionelle Deutungen

Aristoteles versteht  Sein als  den logischen Grund der  Wirklichkeit  – als  Struktur,  die die  Weisen
bestimmt, wie etwas existieren kann: als  Möglichkeit  (dynamis) oder als  Wirklichkeit  (energeia).
Thomas von Aquin sieht im Sein den  actus essendi – die Gabe der Existenz selbst, an der jedes
endliche Seiende teilhat. Kant zeigt, dass Sein keine Eigenschaft, sondern die Setzung der Existenz
ist – eine Grundbedingung der Erkenntnis. Husserl versteht Sein als das, was sich im Horizont des
Bewusstseins  zeigt:  Erscheinung  im  intentionalen  Zusammenhang.  Jaspers  nennt  Sein  das
Umgreifende, das sich jeder Objektivierung entzieht und dennoch Orientierung schenkt. Tillich spricht
vom  Grund und der Tiefe des Seins, der „Ungründlichkeit des Grundes“, in der Existenz getragen
wird.

© Norbert Rieser Seite 1 / 16

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


2.3 Das Staunen über das Sein

Hinter jeder Erfahrung steht die Grundfrage: Warum ist überhaupt etwas – und nicht vielmehr 
nichts? Sein ist die stille Voraussetzung aller Wirklichkeit – und zugleich ihr größtes Geheimnis.

3. Das Seiende – Das konkrete Wirkliche

Seiendes ist jedes konkrete Etwas: Person, Beziehung, Gedanke, Ereignis, Prozess, Naturform.
Wesentliche Merkmale:

• Endlichkeit – Alles ist begrenzt.

• Kontingenz – Alles könnte auch anders sein.

• Verletzlichkeit – Seiendes ist schutzwürdig.

• Geschichtlichkeit – Es ist geworden.

• Bezogenheit – Nichts existiert isoliert.

Für Husserl zeigt sich das Seiende nie „pur“, sondern im  Horizont der Intentionalität – immer aus
einem Standpunkt heraus. Seiendes ist die konkrete Erscheinungsform der Wirklichkeit.

4. Werden – Entfaltung und Gestaltbildung

Werden ist Gestaltbildung. Es meint nicht bloßen Wechsel, sondern die schöpferische Dynamik, durch
die Wirklichkeit sich entfaltet.

4.1 Individuelles Werden

Reifung, Lernen, Entwicklung, Irrtum, Versöhnung, Identitätsbildung.

4.2 Soziales Werden

Gesellschaftliche  Reformen,  institutionelle  Transformation,  dialogische  Veränderungsprozesse,
kultureller Wandel.

4.3 Kosmisches Werden

Evolution, Emergenz, Selbstorganisation, Komplexitätssteigerung.

4.4 Theologisches Werden

Gottes Mitwirken im Prozess der Geschichte – nicht als Zwang, sondern als Einladung. Werden ist der 
Raum, in dem Freiheit Bedeutung gewinnt.

5. Erkenntnistheorie: Kant – Husserl – Jaspers

Kant

Erkenntnis entsteht durch das Zusammenspiel von Sinnlichkeit, Verstand und Vernunft. Wahrheit ist 
kritisch zu prüfen, niemals bloß zu behaupten.

Husserl

Erfahrung erschließt sich durch Intentionalität. Bedeutung entsteht im Bewusstseinsstrom und im 
Horizont des Möglichen.

© Norbert Rieser Seite 2 / 16

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Jaspers

In Grenzsituationen (Schuld, Kampf, Zufall, Tod) öffnet sich die Tiefe der Wirklichkeit. Wahrheit wird 
existentielle Orientierung.

Ergebnis

Eine moderne Erkenntnistheorie ist:

• dialogisch

• offen

• kritisch

• intersubjektiv prüfbar

• nicht relativistisch

• aber perspektivisch

Sie passt ideal zum panentheistischen Verständnis.

6. Hermeneutik – Der Sinn biblischer Texte

Biblische Texte sind Ausdruck historischer, poetischer, spiritueller und kultureller Erfahrung (und in 
denen Gotteserfahrungen der damaligen Menschen zum Ausdruck kommen).

Hermeneutik bedeutet:

1. historischen Kontext erkennen

2. Gattung verstehen

3. Wirkabsicht beachten

4. Symboltiefe würdigen

5. Mehrdeutigkeit zulassen

6. Christologische Mitte rezipieren

Leittexte

• Ex 3,14 – Gottesname: „Ich-bin-da“

• Apg 17,28 – „In ihm leben, weben und sind wir“

• Joh 1 – Der Logos als Strukturprinzip

• Joh 14,6 – Orientierung im Wegcharakter

• Röm 8 – Gott wirkt mit

• Kol 1 – Christus als kosmische Mitte

• 1 Joh 4 – Gott ist Liebe

Diese Texte erschließen eine panentheistische Wirklichkeitsstruktur im biblischen Denken.

© Norbert Rieser Seite 3 / 16

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/
https://de.wikipedia.org/wiki/Prozesstheologie


7. Panentheismus – Welt in Gott und Gott größer als die Welt

Panentheismus verbindet:

• Nähe (Immanenz)

• Überstieg (Transzendenz)

• Beziehung (Geschichte, Freiheit, Mit-Wirken)

Es ist die theologisch stärkste Form, die moderne Erkenntnislage und spirituelle Tiefe zugleich ernst 
nimmt. Panentheismus vermeidet:

• Pantheismus (Auflösung Gottes in der Welt)

• Deismus (Entfernung Gottes von der Welt)

Er ermöglicht eine Welt, die von Gott getragen, aber nicht determiniert ist.

8. Whitehead – Wirklichkeit als Prozess

Whitehead beschreibt eine dynamische Ontologie:

• Wirklichkeit besteht aus Ereignissen, nicht aus Dingen.

• Ereignisse nehmen die Welt auf („prehension“).

• Jede Entität realisiert Möglichkeiten.

• Gott wirkt als „lure“ – als schöpferische Einladung.

Whiteheads Denken macht Freiheit, Geschichte und Kreativität zu Grundstrukturen des Seins.

9. Göcke – Analytischer Panentheismus

Göcke zeigt logisch präzise:

• Gott ist metaphysischer Grund der Wirklichkeit.

• Die Welt ist in Gott gegründet.

• Gott bleibt größer als die Welt.

• Freiheit bleibt real.

• Naturgesetze bleiben gültig.

Göcke verbindet analytische Philosophie, Metaphysik und Theologie zu einem konsistenten Modell.

10. Synthese: Sein – Werden – Freiheit

Die drei Grundbegriffe sind eine Struktur, keine getrennten Entitäten:

• Sein eröffnet den Möglichkeitsraum.

• Werden entfaltet konkrete Gestalt.

• Freiheit gestaltet verantwortlich.

Freiheit ist keine Willkür, sondern Antwort auf die Offenheit des Werdens im Licht des Seins.

© Norbert Rieser Seite 4 / 16

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


11. Anthropologie, Ethik und Spiritualität

Ein panentheistischer Horizont führt zu vier grundlegenden Haltungen:

• Achtsamkeit – Wahrnehmung des Anderen

• Verantwortung – Folgen sehen und tragen

• Mut – Wahrheit ohne Angst

• Vertrauen – Spiritualität als Resonanz mit dem Sein

Diese  vier  Orientierungen  bilden  die  Grundlage  eines  reifen,  reflektierten  und  spirituell  offenen
Menschseins.

12. Tabellen - erweiterte Erklärungen

Tabelle 1 – Sein – Seiendes – Werden – Panentheismus

Begriff Bedeutung Leitfrage
Sein Urgrund, Sinnhorizont Woraus bezieht Wirklichkeit Halt?

Seiendes Konkretes, endliches Etwas Was ist hier der Fall – und für wen?
Werden Prozess der Gestaltbildung Was darf wachsen und reifen?

Panentheismus Welt in Gott, Gott größer Wie verbinden sich Nähe und Überstieg?

Erklärung:  Diese  Tabelle  zeigt  die  Grundstruktur  der  Wirklichkeit:  Sein  als  Weite  –  Seiendes  als
Erscheinung  –  Werden  als  Dynamik  –  Panentheismus  als  Gottes-Welt-Beziehung.  Sie  bildet  den
zentralen Denkkompass des gesamten Werkes.

Tabelle 2 – Erkenntnis, Ethik, Spiritualität

Feld Konsequenz Begründung
Anthropologie Unverfügbare Würde Endlichkeit und Beziehung

Erkenntnis Dialogische Wahrheit Perspektivität ohne Relativismus
Ethik Folgenverantwortung Verletzlichkeit

Spiritualität Vertrauende Freiheit Sinnhorizont trägt Werden

Erklärung: Diese Tabelle zeigt die praktischen Konsequenzen eines Weltverständnisses, das Freiheit, 
Endlichkeit und Sinn ernst nimmt. Würde ist unverfügbar; Wahrheit entsteht dialogisch; Ethik entspringt 
der Verletzlichkeit; Spiritualität lebt aus Vertrauen.

Tabelle 3 – Whitehead und Göcke

Denker Kernidee Relation
Whitehead Wirklichkeit als Prozess Gott als lure

Göcke Analytischer Panentheismus Welt in Gott

Erklärung:  Whitehead betont die dynamische Prozesshaftigkeit der Welt; Göcke bietet eine logisch
fundierte Gottesmetaphysik. Gemeinsam bilden sie die moderne Grundlage eines rationalen Panen-
theismus.

© Norbert Rieser Seite 5 / 16

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Grafik

                 SEIN (Urgrund, Weite)
                         |
                         v
             WERDEN (Offenheit, Emergenz)
                         |
                         v
      FREIHEIT (Antwortfähigkeit, Ko-Kreation)
                         |
                         v
                SEIENDES (konkrete Welt)

Literatur

Aristoteles: Metaphysik
Thomas von Aquin: Summa Theologiae
Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft
Edmund Husserl: Ideen I
Karl Jaspers: Philosophie
Paul Tillich: Systematische Theologie
Alfred North Whitehead: Prozess und Realität
David Ray Griffin: Prozess-Theologie
Benedikt Paul Göcke: Analytischer Panentheismus
Wolfhart Pannenberg: Systematische Theologie

Der Kompass zeigt vier Grundrichtungen meiner Wirklichkeitsdeutung:
Sein als Horizont, Seiendes als konkrete Welt, Werden als Dynamik, Freiheit als Antwort.

In der Mitte stehe ich selbst – „im Werden wohnend“.

© Norbert Rieser Seite 6 / 16

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Mein geistig - philosophischer Kompass
Wenn ich meinen Kompass erkläre, beginne ich immer in der Mitte.
Dort steht mein Leitsatz: „Im Werden wohnen.“

Damit meine ich:

Ich lebe in einer Welt, die nicht abgeschlossen ist. Ich lebe in einem Prozess, in einer Geschichte, in
einer  Wirklichkeit,  die  weiterwächst.  Und  genau  in  dieser  Offenheit  bin  ich  gefragt  –  mit  meinem
Denken, mit meinen Entscheidungen, mit meiner Verantwortung. Von dieser Mitte her öffnen sich vier
Grundrichtungen, die mir helfen, meine Wirklichkeit zu verstehen. Dieser Kompass ist für mich kein
theoretisches Modell, sondern eine Orientierungshilfe – ein geistiges Instrument, das mir Struktur gibt.

1. Nach oben: SEIN – die Weite, die mich trägt

Wenn ich nach oben schaue, dann denke ich an das Sein – an den Horizont, der alles umfasst.
Für mich ist Sein nicht ein Objekt oder ein Ding. Es ist die Weite, die Tiefe, der Grund, aus dem heraus 
Wirklichkeit Sinn gewinnt.

Ich denke hier an das Staunen: Warum ist überhaupt etwas – und nicht nichts? Dieses Staunen ist für 
mich der Anfang jeder geistigen Bewegung. Philosophisch erinnert mich das an Aristoteles, Thomas, 
Kant, Husserl, Jaspers, Tillich – jeder betont einen anderen Aspekt dieser Tiefe. Theologisch spreche 
ich hier von der tragenden Dimension, die mich hält, ohne dass ich sie je ganz fassen könnte.

Nach oben zeigt der Pfeil, weil das Sein mich übersteigt und zugleich trägt.

2. Nach links: SEIENDES – die konkrete Welt, in der ich stehe

Wenn ich nach links blicke, dann denke ich an das Seiende – an die konkrete, greifbare Welt, die ich 
jeden Tag erlebe.

Das ist:

• die Welt meines Alltags

• meiner Beziehungen

• meiner Gemeinde

• meiner Entscheidungen

• auch meiner Verletzlichkeit und meiner Endlichkeit

Hier zeigt sich die Wirklichkeit in ihrer konkretesten Form: Menschen, Ereignisse, Strukturen, Natur, 
Geschichte. Für mich ist wichtig: Das Seiende existiert nie isoliert – es ist immer eingebettet in 
Zusammenhänge und Beziehungen. Der Pfeil zeigt nach außen, weil die Welt mich immer wieder 
hinausruft: in das Konkrete, in die Verantwortung, in das, was jetzt wirklich ansteht.

3. Nach rechts: WERDEN – die Dynamik und Offenheit des Lebens

Wenn ich nach rechts blicke, dann sehe ich das Werden – diesen offenen Prozess, der nie 
abgeschlossen ist. Ich erlebe das Werden:

• in meinem eigenen Leben

• in meinen Begegnungen

• in gesellschaftlichen Entwicklungen

• in Natur, Geschichte und Kultur

• in geistigen Reifungsprozessen

© Norbert Rieser Seite 7 / 16

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Werden bedeutet für mich: Wirklichkeit ist nicht festgefroren. Sie lebt, sie wächst, sie bricht auf, sie 
kann sich wandeln. Whitehead hat das großartig beschrieben, wenn er sagt: Wirklichkeit besteht nicht 
aus Dingen, sondern aus Ereignissen. Und jedes Ereignis gestaltet die Zukunft mit. Der Pfeil nach 
rechts weist für mich auf die Zukunft, die offen bleibt – und die Gestalt haben möchte.

4. Nach unten: FREIHEIT – meine Antwortfähigkeit und meine Verantwortung

Wenn ich nach unten gehe, dann stoße ich auf mich selbst – auf meine Freiheit. Freiheit bedeutet für 
mich nicht Willkür, sondern:

• Antwortfähigkeit

• Verantwortung

• Mitgestaltung der Welt

• Ko-Kreation

Hier frage ich mich:
Was tue ich?
Wofür stehe ich?
Welchen Beitrag leiste ich 
zur Entwicklung der Welt?

Ich sehe Freiheit als die Fähigkeit, das Werden mitzugestalten – im Licht des Seins und in Achtung 
des Seienden. Der Pfeil zeigt nach unten, weil Freiheit mich auf den Boden zurückholt – in konkrete 
Entscheidungen, in die Wirklichkeit meines Alltags.

Der Sinn der Pfeile nach außen

Dass alle Pfeile nach außen führen, ist mir wichtig. Es zeigt: Ich beginne in meiner Mitte – in meinem 
Leben, meiner Erfahrung, meiner Endlichkeit – aber ich öffne mich zugleich in vier Richtungen:

• Nach oben: zur Tiefe des Seins

• Nach links: zur konkreten Wirklichkeit

• Nach rechts: zu neuen Möglichkeiten und Entwicklungen

• Nach unten: zu meinem eigenen Tun und Verantworten

Damit macht der Kompass etwas ganz Zentrales sichtbar:

Ich lebe in einem vierfachen Spannungsfeld: zwischen dem, was ist – was wird – was trägt
– und was ich tue.

Dieses Spannungsfeld ist nicht belastend – im Gegenteil:

Das IST das Leben,
mein Raum der Freiheit.

Wie ich meinen Kompass verwende

Für meine Praxis, im Gespräch erkläre ich:

„Dieser Kompass hilft mir, mich nicht zu verlieren. Er holt mich raus aus der Einseitigkeit. Er zeigt mir, 
dass Wirklichkeit vielschichtig ist – und dass geistige Reife bedeutet, zwischen diesen vier Richtungen 
bewusst zu leben.“

© Norbert Rieser Seite 8 / 16

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Konkrete Beispiele:

• Wenn ich nur das Seiende sehe → werde ich zynisch.

• Wenn ich nur das Sein sehe → verliere ich die Bodenhaftung.

• Wenn ich nur das Werden sehe → verliere ich Orientierung.

• Wenn ich nur die Freiheit sehe → überfordere ich mich.

Der Kompass zeigt mir das Gleichgewicht.

Glossar – Grundbegriffe Kompass „Im Werden wohnen“

Sein

Definition:
Die grundlegende Weite, in der Wirklichkeit Bedeutung gewinnt. Kein Ding, sondern die 
Ermöglichungsstruktur aller Erscheinung.

Philosophischer Hintergrund:
Aristoteles (Sein in vielen Weisen), Thomas von Aquin (actus essendi), Kant (Sein als Setzung der 
Existenz), Husserl (Sein als Horizont des Erscheinens), Jaspers (das Umgreifende), Tillich (Grund und 
Tiefe des Seins).

Praxis:
Ermöglicht Staunen, Sinnorientierung, geistige Weite.

Seiendes

Definition:
Das konkrete, endliche, bestimmte Etwas – Menschen, Ereignisse, Institutionen, Naturformen.

Merkmale:
Endlichkeit, Kontingenz, Verletzlichkeit, Geschichtlichkeit, Beziehung.

Philosophischer Hintergrund:
Husserl: intentional gegeben; Kant: im Rahmen von Kategorien strukturiert; Aristoteles: Substanzen 
und Akzidenzien.

Praxis:
Orientierung im Alltag, Wahrnehmung konkreter Realität, ethische Verantwortung gegenüber 
verletzlichem Leben.

Werden

Definition:
Die dynamische Entfaltung der Wirklichkeit. Kein bloßer Wandel, sondern Gestaltbildung.

Bereiche:
– individuell (Reifung, Lernen)
– sozial (kultureller Wandel, Reformen)
– kosmisch (Evolution, Emergenz)
– theologisch (Geschichte als Mit-Werden Gottes)

Philosophischer Hintergrund:

© Norbert Rieser Seite 9 / 16

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Whitehead: Welt als Prozess von Ereignissen; Heraklit: panta rhei; moderne Komplexitätstheorie.

Praxis:
Erkenntnis der Offenheit, Bereitschaft zur Entwicklung, Mut zur Veränderung.

Freiheit

Definition:
Die Fähigkeit des Menschen, zu antworten, zu gestalten und Verantwortung zu übernehmen.

Dimensionen:
– Antwortfähigkeit
– Ko-Kreation
– Folgenverantwortung
– moralische Selbstbestimmung

Philosophischer Hintergrund:
Kant: Autonomie; Jaspers: Existenzfreiheit; moderne Ethik: Verantwortungsprinzip (Jonas).

Praxis:
Entscheidungen treffen, handeln, Zukunft mitgestalten.

Panentheismus

Definition:
Die Welt ist in Gott – und Gott ist größer als die Welt. Verbindung von Nähe (Immanenz) und Überstieg 
(Transzendenz).

Abgrenzung:
– nicht Pantheismus (Gott = Welt)
– nicht Deismus (Gott getrennt von der Welt)

Philosophischer Hintergrund:
Tillich, Pannenberg, Prozessphilosophie, Göcke.

Praxis:
Offenes Gottesbild, Welt als Beziehungsgeschehen, geistiges Vertrauen.

Prozessphilosophie (Whitehead)

Definition:
Wirklichkeit besteht aus Ereignissen, nicht aus Dingen. Alles ist im Werden.

Zentralbegriffe:
– Prehension (Aufnehmen der Welt)
– Kreativität
– Ereignisstruktur
– Gott als „lure“ (Ruf zur besten Möglichkeit)

Praxis:
Offenheit für Innovation, Begleitung von Veränderung, dynamisches Verständnis von Spiritualität.

Analytischer Panentheismus (Göcke)

Definition:
Philosophisch-logische Begründung eines Gottes-Welt-Verhältnisses, in dem die Welt in Gott 
gegründet ist und Gott die Welt übersteigt.

Kernelemente:
– metaphysische Fundierung

© Norbert Rieser Seite 10 / 16

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


– logische Konsistenz
– Freiheit real, Naturgesetze gültig
– nicht interventionistisch

Praxis:
Anschlussfähigkeit an Wissenschaft, rationales Gottesverständnis.

Horizont (Husserl)

Definition:
Der Hintergrund, der jede Erfahrung umgibt und Bedeutung ermöglicht.

Bedeutung:
Kein Einzelphänomen steht isoliert – alles ist eingebettet in Erwartung und Vorverständnis.

Praxis:
Bewusstsein für Perspektivität, Wahrnehmungsschulung.

Intentionalität

Definition:
Grundstruktur des Bewusstseins: Bewusstsein ist immer auf etwas gerichtet.

Konsequenz:
Wahrnehmung ist nie neutral – sie ist Beziehung.

Praxis:
Selbstreflexion, Filter erkennen, Bewusstsein für Interpretation.

Emergenz

Definition:
Neue Qualitäten entstehen aus Teilprozessen – mehr als die Summe der Einzelteile.

Bereiche:
Biologie, Psychologie, Gesellschaft, Spiritualität.

Praxis:
Verstehen komplexer Systeme, Förderung von Innovation, Anerkennen von Überraschungen.

Offenheit

Definition:
Die grundlegende Struktur des Werdens: es ist nicht determiniert, sondern offen für Entwicklung.

Praxis:
Gestaltungsraum, Nicht-Festgelegtheit, Vertrauen auf Möglichkeiten.

Antwortfähigkeit

Definition:
Fähigkeit, auf das, was uns begegnet, angemessen zu reagieren.

Philosophischer Hintergrund:
Existenzphilosophie, Ethik der Verantwortung.

Praxis:
Entscheidungen treffen, Schuld anerkennen, Versöhnung leben.

© Norbert Rieser Seite 11 / 16

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Ko-Kreation

Definition:
Der Mensch gestaltet die Welt aktiv mit – aber nicht allein, sondern im Zusammenspiel mit anderen, mit
Natur und mit dem tieferen Sinnhorizont.

Praxis:
Prozessorientiertes Denken, gemeinschaftliche Gestaltung, transdisziplinäre Arbeit.

Transzendenz

Definition:
Das Mehr, das die Welt übersteigt. Nicht ein „Ort“, sondern eine Tiefendimension.

Praxis:
Offenheit für Sinnfragen, Demut, Spiritualität.

Immanenz

Definition:
Die Gegenwart des Göttlichen in der Welt. Nähe, Mit-Sein, Gegenwart.

Praxis:
Wahrnehmung des Heiligen im Alltag, Achtsamkeit.

Sinn

Definition:
Der Zusammenhang, in dem das Leben verständlich wird. Kein fertiger Inhalt, sondern eine Struktur, 
die Orientierung gibt.

Praxis:
Lebensdeutung, innere Klarheit, geistige Haltung.

Gestaltbildung

Definition:
Das Werden realisiert Formen – in Biografie, Kultur, Natur und Geist.

Praxis:
Erkennen von Mustern, Begleiten von Prozessen, Verständnis für Entwicklung.

Resonanz

Definition:
Innere Antwort auf die Welt, auf andere, auf Transzendenz.

Philosophischer Hintergrund:
Hartmut Rosa: Weltbeziehung als Schwingung.

Praxis:
Lebendige Spiritualität, emotionale Präsenz.

Contingens / Kontingenz

Definition:
Die Welt könnte auch anders sein. Nichts ist notwendig so, wie es ist.

Praxis:
Demut, Offenheit, ethische Verantwortung.

© Norbert Rieser Seite 12 / 16

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Verletzlichkeit

Definition:
Grundstruktur des Lebens – alles kann leiden, verletzt werden, verloren gehen.

Praxis:
Schutz, Empathie, ethische Sensibilität.

Grundvertrauen

Definition:
Urexistenzielle Haltung, dass das Leben trotz seiner Risiken getragen ist.

Praxis:
Gelassenheit, Mut, spirituelle Weite.

Glaubenshorizont

Definition:
Der Raum, in dem biblische, theologische und spirituelle Erfahrungen Sinn gewinnen.

Praxis:
Schriftverständnis, Offenheit für Deutungen, pluraler Umgang mit Tradition.

Erweitertes Glossar

A. Theologische Begriffe

Biblische Hermeneutik

Definition: Die Kunst, biblische Texte ihrem Sinn gemäß zu verstehen.
Aspekte: Kontext, Gattung, Sprachbilder, historische Situation, theologische Absicht.
Nutzen: Schafft Verständlichkeit und vermeidet Fehlinterpretationen.

Offenbarung

Definition: Gottes Selbstmitteilung in Geschichte, Natur, Gewissen und Schrift.
Moderne Sicht: Nicht als „Übermittlung von Fakten“, sondern als Beziehungsgeschehen.
Praxis: Gott zeigt sich, indem Sinn aufleuchtet.

Gnade

Definition: Unverfügbare Freundlichkeit Gottes. Keine Leistung, kein Verdienst.
Panentheistisch: Gnade ist die Grundbewegung des Wirklichen, die Vertrauen ermöglicht.

Schöpfung

Definition: Das Hervorgehen der Wirklichkeit aus dem göttlichen Grund.
Prozesstheologisch: Ein fortlaufender Prozess – creatio continua (ständiges Schaffen).
Praxis: Achtung gegenüber Natur, Verantwortung für Mitgeschöpflichkeit.

© Norbert Rieser Seite 13 / 16

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Erlösung

Definition: Befreiung von Enge, Schuld und Angst.
Existentiell: Erlösung ist das „Aufatmen“ in der Tiefe des Seins.

Inkarnation

Definition: Gott wird in Jesus konkret.
Panentheistisch: Das Konkrete (Seiendes) wird zum zentralen Ort göttlicher Gegenwart.

Reich Gottes

Definition: Dynamik der Gerechtigkeit, des Friedens, der göttlichen Nähe.
Kein Ort: Eine Wirkweise, die im Werden sichtbar wird.

Eschatologie

Definition: Lehre von der letzten Vollendung.
Modern: Nicht Weltuntergang, sondern Vollendung der Beziehung zwischen Mensch, Welt und dem 
göttlichen Grund.

Sünde

Definition: Entfremdung – von sich selbst, vom anderen, vom Sinnhorizont.
Prozessorientiert: Blockierung des Werdens; Rückzug aus Beziehung.

Rechtfertigung

Definition: Annahme ohne Vorbedingung.
Für dich: Eine existentielle Zuwendung, die Freiheit ermöglicht.

Schriftprinzip (sola scriptura)

Definition: Die Bibel als maßgeblicher Orientierungshorizont.
Modern: Schriftnähe ohne Fundamentalismus; Kontextualität statt Starrheit.

B. Erkenntnistheoretische Fachbegriffe

Erkenntnis (Epistemologie)

Definition: Die Lehre davon, wie wir zu Wissen kommen.
Modern: Wissen ist perspektivisch, aber nicht beliebig.

Vernunft

Definition: Fähigkeit zur Reflexion, Strukturierung und Prüfung von Aussagen.
Kant: Vernunft setzt Grenzen – und eröffnet Freiheit.

Konstruktion

Definition: Die Weise, wie Erfahrung und Deutung zusammenwirken.
Mäßig konstruktivistisch: Realität existiert, aber wir erfassen sie nur in Perspektiven.

© Norbert Rieser Seite 14 / 16

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Intersubjektivität

Definition: Das gemeinsame Feld verständlicher Kommunikation.
Nutzen: Wahrheit wird „prüfbar“, weil sie geteilt werden kann.

Horizontverschmelzung (Gadamer)

Definition: Begegnung zweier Sinnhorizonte, die ein neues Verstehen ermöglichen.
Praxis: Zentrale Kategorie für Dialog, Ökumene und Bildung.

Reduktion (Husserl)

Definition: Zurücktreten von Vorannahmen, um ein Phänomen klarer zu sehen.
Praxis: Bewusster Perspektivwechsel; Haltung der Offenheit.

Kontingenzbewusstsein

Definition: Einsicht: Alles könnte anders sein.
Nutzen: Demut, Flexibilität, Bereitschaft zur Korrektur.

Geltungsanspruch

Definition: Eine Aussage erhebt Anspruch, wahr, richtig oder sinnvoll zu sein.
Praxis: Prüfung durch Argumentation, Erfahrung und Gespräch.

Existentialität

Definition: Bezug auf die Grundvollzüge menschlichen Lebens (Angst, Hoffnung, Schuld, Freiheit).
Praxis: Tiefenverständnis statt oberflächlicher Deutung.

C. Museumspädagogische und didaktische Begriffe

Handlungsorientierung

Definition: Lernen geschieht durch konkretes Tun, durch Bewegung, Interaktion und eigene Erfahrung.
Praxis: Besucher aktiv einbeziehen.

Narrativität

Definition: Menschen verstehen Wirklichkeit über Geschichten.
Didaktisch: Eine museumspädagogische Führung soll einen Erzählbogen haben.

Objektbiografie

Definition: Jedes Ausstellungsobjekt hat seine eigene Geschichte (Entstehung, Funktion, Bedeutung).
Nutzen: Verbindet Vergangenheit mit Gegenwart.

Multiperspektivität

Definition: Mehrere Blickwinkel ermöglichen tieferes Verstehen.
In Führungen: Theologische, historische, persönliche und gesellschaftliche Perspektiven vermitteln.

© Norbert Rieser Seite 15 / 16

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/


Anschauung

Definition: Lernen durch direkte Wahrnehmung.
Museal: „Das Objekt spricht“ – das Sichtbare führt zum Denken.

Vermittlungsimpuls

Definition: Ein gezielter Einstieg in ein Thema, der Neugier erzeugt.
Praxis: Eine Frage, ein Detail, ein Bild, eine kurze Geschichte.

Resonanzraum

Definition: Ein Raum, der emotionale oder geistige Schwingung ermöglicht.
Museal: Ein Ort, an dem Besucher innehalten und reflektieren.

Lernschleife

Definition: Ein Prozess, bei dem Wahrnehmung → Reflexion → Anwendung → neue Wahrnehmung 
führt.
Methodisch: Zentrale Struktur in Führungen und Bildungsprozessen.

Didaktische Reduktion

Definition: Komplexe Inhalte werden verständlich gemacht, ohne sie zu verfälschen.
Praxis: Schwerpunkt statt Überladung.

Adressatenorientierung

Definition: Der Inhalt wird an Zielgruppe, Vorwissen und Interesse angepasst.
Führungen: Erwachsene, Jugendliche, Schule, Gemeinde, Experten – jeweils unterschiedliche 
Zugänge.

Schwellensituation

Definition: Der Moment, in dem Besucher den Museumsraum betreten und „in eine andere Welt“ 
eintreten.
Praxis: Bewusster Übergang; Einladung zum Mitdenken.

Reflexionsimpuls

Definition: Eine gezielte Frage oder Aussage, die persönliche Deutung anstößt.
Praxis: Museumspädagogisch wirksam am Ende einer Station oder eines Raumes.

© Norbert Rieser Seite 16 / 16

https://dipl-htl-ing-norbert-rieser.stadtausstellung.at/start/

	Im Werden wohnen
	Sein, Seiendes und die Weite eines zeitgemäß reflektierenden (pan-en-theistischen) Horizonts
	Erklärende Fassung

	1. Einleitung: Die Grundfrage des Wirklichen
	2. Sein – Die Weite, die alles trägt
	2.1 Sein ist Ermöglichung
	2.2 Traditionelle Deutungen
	2.3 Das Staunen über das Sein

	3. Das Seiende – Das konkrete Wirkliche
	4. Werden – Entfaltung und Gestaltbildung
	4.1 Individuelles Werden
	4.2 Soziales Werden
	4.3 Kosmisches Werden
	4.4 Theologisches Werden

	5. Erkenntnistheorie: Kant – Husserl – Jaspers
	Kant
	Husserl
	Jaspers
	Ergebnis

	6. Hermeneutik – Der Sinn biblischer Texte
	Leittexte

	7. Panentheismus – Welt in Gott und Gott größer als die Welt
	8. Whitehead – Wirklichkeit als Prozess
	9. Göcke – Analytischer Panentheismus
	10. Synthese: Sein – Werden – Freiheit
	11. Anthropologie, Ethik und Spiritualität

	12. Tabellen - erweiterte Erklärungen
	Tabelle 1 – Sein – Seiendes – Werden – Panentheismus
	Tabelle 2 – Erkenntnis, Ethik, Spiritualität
	Tabelle 3 – Whitehead und Göcke

	Grafik
	Literatur

	
	Mein geistig - philosophischer Kompass
	1. Nach oben: SEIN – die Weite, die mich trägt
	2. Nach links: SEIENDES – die konkrete Welt, in der ich stehe
	3. Nach rechts: WERDEN – die Dynamik und Offenheit des Lebens
	4. Nach unten: FREIHEIT – meine Antwortfähigkeit und meine Verantwortung
	Der Sinn der Pfeile nach außen
	Wie ich meinen Kompass verwende

	Glossar – Grundbegriffe Kompass „Im Werden wohnen“
	Sein
	Seiendes
	Werden
	Freiheit
	Panentheismus
	Prozessphilosophie (Whitehead)
	Analytischer Panentheismus (Göcke)
	Horizont (Husserl)
	Intentionalität
	Emergenz
	Offenheit
	Antwortfähigkeit
	Ko-Kreation
	Transzendenz
	Immanenz
	Sinn
	Gestaltbildung
	Resonanz
	Contingens / Kontingenz
	Verletzlichkeit
	Grundvertrauen
	Glaubenshorizont

	Erweitertes Glossar
	A. Theologische Begriffe
	Biblische Hermeneutik
	Offenbarung
	Gnade
	Schöpfung
	Erlösung
	Inkarnation
	Reich Gottes
	Eschatologie
	Sünde
	Rechtfertigung
	Schriftprinzip (sola scriptura)

	B. Erkenntnistheoretische Fachbegriffe
	Erkenntnis (Epistemologie)
	Vernunft
	Konstruktion
	Intersubjektivität
	Horizontverschmelzung (Gadamer)
	Reduktion (Husserl)
	Kontingenzbewusstsein
	Geltungsanspruch
	Existentialität

	C. Museumspädagogische und didaktische Begriffe
	Handlungsorientierung
	Narrativität
	Objektbiografie
	Multiperspektivität
	Anschauung
	Vermittlungsimpuls
	Resonanzraum
	Lernschleife
	Didaktische Reduktion
	Adressatenorientierung
	Schwellensituation
	Reflexionsimpuls


